# 目 录

| 第四十五节课 |     |
|--------|-----|
| 第四十六爷课 |     |
| 第四十七爷课 | 32  |
| 第四十八爷课 | 48  |
| 第四十九爷课 | 63  |
| 第五十岁课  | 77  |
| 第五十一爷课 | 93  |
| 第五十二专课 | 109 |
| 第五十三爷课 | 125 |
| 第五十四专课 | 141 |
| 第五十五专课 | 156 |
| 第五十六爷课 | 173 |
| 第五十七爷课 | 189 |
| 第五十八爷课 | 205 |
| 第五十九爷课 | 224 |
| 第六十节课  | 241 |
| 第六十一岁课 | 257 |
| 第六十二爷课 | 272 |
| 第六十三爷课 | 289 |
| 第六十四爷课 | 306 |
| 第六十五爷课 | 321 |
| 第六十六爷课 | 338 |
| 第六十七爷课 | 354 |

# 第四十五节课

### 思考题

- 1. 弘扬佛法时,应当采用什么样的方法?避免哪两种误区?
- 2. 饿鬼分为哪几种?它转生的因是什么?你造过这些业吗? 今后打算怎么办?
- 3. 隐住饿鬼分为哪三种?请一一说明其感受的痛苦。
- 4. 有些人认为: "藏传佛教与汉传佛教的差别极大,所讲的内容完全没有共通之处"。对此观点你如何看待?请说明理由。
- 5. 佛陀既然是一切遍知,那为什么没有详细描述我们所在的 这个地球,也没有预言飞机、电脑的诞生?明白这个道理, 对你有哪些帮助?

下面继续学习轮回的痛苦,今天介绍饿鬼之苦。 在讲之前,我想跟大家说明一下:现在的宣讲方 式,主要是采用古代的佛教修心方法。有些人把古代 传统统贬斥为陈旧、落后,全部抛开、全部舍弃, 这种做法不合理。作为人类,只有立足于传统的基础 上,才能接受新知识,否则,将过去的东西完全抛弃, 这无疑是一种极端。还有些人认为,新事物并无可取 之处,唯有古代的东西最有价值,故对新的理念、知 识、技术都不承认,这种做法也不对。无论是什么样 的人,都应跟随时代、与时俱进,不然就会被淘汰。 我们作为佛教徒也是同样,应该在古代传统的基础上,增加一些现代方式,否则,即使佛教的思想再殊胜,不与时代接轨的话,也很难被人们理解、接受。

然而,现在很多人常会堕入两边:有些人在学佛时,除了佛经论典的内容,新的公案、科技都不愿接受,尤其是老一辈的修行人,许多观念比较保守;而年轻一代的法师却与之相反,他们对古代的修法、佛经的公案不感兴趣,唯一强调的就是,佛教思想要符合时代思潮,否则不易被人接受。我个人认为,这两种倾向都有点偏激,尤其是后者,若完全放弃佛经的内容,不提及寿命无常、轮回痛苦,只是讲些衣食住行的题来应付,那么众生势必会因不明道理而造业堕落,从佛教的立场来看,这也是一种不负责任的态度。

因此,法师们今后传法时,再怎么把佛教人间化, 引入一些所谓的系统化、信息化理念,也不能改变佛 教的基本概念,不能不提三恶趣的痛苦、分类及转生 原因。如果把这些都改了,没有交代清楚来世的苦乐 状况,仅凭你一己分别念,就算讲得再好听,实际上 也是把众生引入邪道。

所以这次宣讲《前行》和《藏传净土法》,我基本上是依照古大德的传讲方式,以佛经的公案和教证作为根本,有时为了活跃气氛、吸引大家的注意力,也顺便加了一些现代事例。这种方式,或许个别人觉得死板,比如讲饿鬼痛苦时,修行好的人可以入于其中,而修行不好的人,会觉得比较枯燥乏味,不如社会上的各种道理听起来舒服。然即便如此,为了对众

生负责,我也不打算改变传讲方式,我会尽量把这些 法的本意挖掘出来,以供养大家,相信这样会对大多 数人有利。

同时,之所以给大家讲加行,也是希望不仅仅是 我,你们在座的法师、居士,以后一旦有能力,想把 佛法传给别人时,也最好不要直接讲些高深境界,而 应先让大家打好加行基础,这是最稳妥的修行次第。

如今讲三恶趣的痛苦,是为了引发大家对轮回的 厌离心。其实这种心并不难生起,有时依靠一种简单 的因缘就可以。前不久有个道友问:"若想在相续中 生起出离心,需要观修粗大的无常,还是细微的无常?"当时我回答:"粗大的无常。"事后我又再三琢 磨了一下,确实,许多大德因生起无常观而出家,但 他们当时不一定抉择过万法的微细无常。我们都知 道,按照小乘的观点,最微细的微尘和最微细的刹那 是实有的,不承许为空性,但即便如此,也并不妨碍 他们厌离轮回而获得解脱。因此,观修粗大的无常, 照样可以生起出离心。

例如,密宗大成就者小苏(色琼·西绕札巴),最初生起出离心就很简单。他在13岁时,家里给他娶了个童养媳。有一次,小苏在床上看经书,外面出现了洪水,妻子让他赶紧想办法。他就穿着妻子做的新内裙去挡水,辛辛苦苦弄了半天,累得汗流浃背。妻子见后,很不高兴地说:"你怎么把新衣服弄脏了?"小苏一听,心里有点烦,说:"你考虑的不是我,只是一件衣服,那我不要了!"把裙子脱下来扔给她,头也不回地就走了。妻子也很生气,然后回家去了。

经过此事之后,小苏觉得轮回毫无意义,由此生起了强烈的出离心。(当时他也没观察过刹那刹那的细微无常。)后面还有一段内容:妻子回去后怎么样闹,两人家产是如何分的……虽然是大德的传记,但还是有很多细节的描写,显现上就像世间人吵架、离婚、复婚一样。不过这些方面,你们好像也没兴趣听,所以我就不讲了。

总之,不管是观寿命无常、轮回痛苦,一定要对 轮回上上下下生起猛厉的厌离心,这就是我们修学的 目的。若能如此,尽管你表面上在吃饭、走路、睡觉, 离不开基本的生活资具,但心里对这些不会特别贪 执,更不会执为实有,这是最为关键的!

戊二(饿鬼之苦)分二:一、隐住饿鬼;二、空游饿鬼。 饿鬼的分类方法很多,《前行》中分为隐住饿鬼、 空游饿鬼;《瑜伽师地论》<sup>1</sup>中分为外障饿鬼、内障饿 鬼、无障饿鬼<sup>2</sup>;《大智度论》<sup>3</sup>中分为弊鬼、饿鬼;《大 毗婆娑论》<sup>4</sup>中分为有威德饿鬼、无威德饿鬼。

尤其在《正法念处经》中、饿鬼的分类最广、里

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 《瑜伽师地论》云:"饿鬼趣略有三种。一者由外障碍饮食。二者由内障碍饮食。三者饮食无有障碍。"

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 《瑜伽师地论》云: "云何饮食无有障碍?谓有饿鬼名猛焰鬘,随所饮啖皆被烧然,由此因缘,饥渴大苦未尝暂息。复有饿鬼名食粪秽,或有一分食粪饮溺,或有一分唯能饮啖,极可厌恶生熟臭秽,纵得香美而不能食。或有一分自割身肉而啖食之,纵得余食竟不能啖。如是等鬼,是名饮食无有障碍。"

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 《大智度论》云: "鬼有二种:弊鬼、饿鬼。弊鬼如天受乐,但与饿鬼同住,即为其主;饿鬼腹如山谷,咽如针身,惟有三事黑皮筋骨,无数百岁不闻饮食之名,何况得见?"

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 《大毗婆沙论》云: "于此洲中有二种鬼:一有威德,二无威德。有威德者,或住花林果林种种树上好山林中,亦有宫殿在空中者,乃至或住余清净处受诸福乐;无威德者,或住厕溷粪壤水窦坑堑之中,乃至或住种种杂秽诸不净处,薄福贫穷饥渴所苦。"

面分了36种<sup>5</sup>。我最近看了,讲得非常好,道友们一定要了解。学院里最好给每人印一份,到时候发给大家。看了以后你就会明白,有时候自己不注意,就会造下饿鬼之因。例如,里面讲了一种食法饿鬼<sup>6</sup>,其因是为求财利而给别人宣说颠倒法;食肉饿鬼<sup>7</sup>,其因是将众生的肉做成肉食买卖,并在经营中使用欺诈手段;食香烟饿鬼<sup>8</sup>,其因是别人买香供养时不给好香,收高价而予人劣香;魔罗身饿鬼<sup>9</sup>,其因是心存邪知邪见,不信正法,为人宣说种种邪道……诸如此

5

<sup>5 《</sup>正法念处经》云: "何等为三十六种?一者迦婆离,镬身饿鬼。二者苏支目 怯,针口饿鬼。三者槃多婆叉,食吐饿鬼。四者毗师咃,食粪饿鬼。五者阿婆叉, 无食饿鬼。六者犍陀,食气饿鬼。七者达摩婆叉,食吐饿鬼。八者婆利蓝,食水 饿鬼。九者阿赊迦,悕望饿鬼。十者[口\*企](区伊反)吒,食唾饿鬼。十一者摩罗 婆叉,食鬘饿鬼。十二者啰讫吒,食血饿鬼。十三者瞢娑婆叉,食肉饿鬼。十四 者苏揵陀,食香烟饿鬼。十五者阿毗遮罗,疾行饿鬼。十六者蚩陀逻,伺便饿鬼。 十七者波多罗,地下饿鬼。十八者矣利提,神通饿鬼。十九者阇婆隶,炽燃饿鬼。 二十者蚩陀罗,伺婴儿便饿鬼。二十一者迦(俱逻反)摩,欲色饿鬼。二十二者三 牟陀罗提波,海渚饿鬼。二十三者阎罗王使,执杖饿鬼。二十四者婆罗婆叉,食 小儿饿鬼。二十五者乌殊婆叉,食人精气饿鬼。二十六者婆罗门,罗刹饿鬼。二 十七者君茶火炉,烧食饿鬼。二十八者阿输婆啰他,不净巷陌饿鬼。二十九者婆 移婆叉,食风饿鬼。三十者鸯伽啰婆叉,食火炭饿鬼。三十一者毗沙婆叉,食毒 饿鬼。三十二者阿吒毗,旷野饿鬼。三十三者赊摩舍罗,冢间住食热灰土饿鬼。 三十四者毗利差,树中住饿鬼。三十五者遮多波他,四交道饿鬼。三十六者魔罗 迦耶,杀身饿鬼。是为略说三十六种饿鬼,广说则无量。"

<sup>6 《</sup>正法念处经》云: "观于食法诸饿鬼等,以法因缘,令身存立,而有势力。以何业故生于其中? 彼以闻慧,见此饿鬼,于人中时,性多贪嫉,为活身命,为求财利,与人说法,心不敬重,犯戒无信,不为调伏诸众生故,说不净法,说言杀生得生天福,强力夺财,言无罪报,以女适人,得大福德,放一牛王,亦复如是。以如是等不净之法,为人宣说,得财自供,不行布施,藏举积聚,是人以此嫉妒覆心命终,生于恶道之中,受于食法饿鬼之身。"

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>《正法念处经》云: "观于食肉诸饿鬼等,以何业故而生其中?彼以闻慧,知此众生,嫉妒恶贪,自覆其心,以众生肉而作肉叚,脔脔称之,卖买欺诳,实少言多,以贱为贵。如是恶人,身坏命终,堕于恶道,生在食肉饿鬼之中。"

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 《正法念处经》云: "观食香烟诸饿鬼等,以何业故而生其中?彼以闻慧,知此众生,为嫉妒心恶贪所覆,商贾卖香,见人买香,速须供养,不以好香与彼买者,乃以劣香,价不酬直,心无净信,谓无恶报,不识诸佛真实福田。如是恶人,身坏命终,生食香烟夜叉鬼中。"

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>《正法念处经》云: "见诸众生行于邪道谄曲作恶,行于恶因,说邪见法,谓是真谛,不信正法。如是之人,身坏命终,堕魔罗身饿鬼之中,受恶鬼身。"

类饿鬼有许多种,转生之因也各不相同,希望学院的 道友们好好看一下。

而不在学院的道友,你们天天都上网,在"虚空"中漫游,可以下载这些在电脑上看,或者花点钱打印出来。若能如此,你必定会有很多收获,一方面能明白现在正有无量众生在饿鬼道受苦,同时也会提醒自己做人一定要注意,不注意的话,很容易造下堕入饿鬼之业。

我们随时都要观察: 堕三恶趣的因是什么? 自己造了没有? 讲地狱时是这样,讲饿鬼时也是这样。那么堕饿鬼的因是什么呢? 《成实论》<sup>10</sup>云: "于饮食等,生悭贪心,故堕饿鬼。" 对饮食、财物等生吝啬和贪心,就会堕入饿鬼。《正法念处经》云: "一切饿鬼皆为悭贪嫉妒因缘,生于彼处。"除了刚才讲的贪心和吝啬,此处又加了个嫉妒心。人与人交往的过程中,这些心态很容易产生,所以下面讲饿鬼的痛苦时,希望大家对照自己进行观察。

《定解宝灯论》中也说过,初学者修行时要观察修,不能闭着眼什么都不想,应该学会思维。比如观饿鬼痛苦时,要先从理论上认识,相信世间上有一个饿鬼世界,它们或在旁生里,或在空中,或在地下城市中<sup>11</sup>;然后再了解它有什么痛苦,以何因而转生于此;最后愿自他一切众生断除这些业因,尚未转生为饿鬼的永远不要转生,已转生为饿鬼的,随时随地要

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> 《成实论》:十六卷(刊本或作二十卷)。师子铠造,鸠摩罗什译,昙晷笔受,收于《大正藏》第三十二册。

<sup>11 《</sup>大毗婆沙论》云:"问:鬼住何处?答:赡部洲下五百踰缮那,有琰魔王界,是一切鬼本所住处。"

为它们念经回向,哪怕倒一点点剩饭,也应念观音心 咒加持,以悲悯心观想成千上万的饿鬼都能得到。很 多古贤大德经常如此,这是非常有必要的!

己一(隐住饿鬼)分三:一、外障饿鬼;二、内障饿鬼; 三、特障饿鬼。

这种分法,与《瑜伽师地论》的很相似。还有《佛 祖历代通载》12中说、饿鬼分为四种、即外障饿鬼、 内障饿鬼、饮食障饿鬼、障饮食饿鬼13。其中,外障 饿鬼、内障饿鬼与此处讲的一样14;饮食障饿鬼15,是 能看见美妙的食物,但被众多阎罗卒守护着,没办法 得到; 障饮食饿鬼16, 是得到饮食之后, 一放进嘴里, 饮食就变成铁丸、铜汁等、燃烧整个身体。

可见, 汉传佛教所讲的内容, 与藏传佛教的大致 相同。你们不要认为《前行》只是藏传佛教的独有修 法,汉传佛教中闻所未闻。我在讲《藏传净土法》时, 里面引用的每一则公案,几乎都能在汉文《大藏经》 中找到出处。而这部《前行》也是一样、除了极个别 的藏地公案以外,只要是佛经、论典里宣说的,在汉 文《大藏经》中基本上都有, 只不过以前没这样强调 罢了。

12 《佛祖历代通载》: 略称《通载》、《佛祖通载》,二十二卷(或三十六卷)。元代

念常(禅宗分支临济宗杨岐派僧)著。收于《大正藏》第四十九册。

<sup>13 《</sup>佛祖历代通载》云:"其类有四:一者外障,二者内障,三者饮食障,四者障 饮食。"

<sup>14 《</sup>佛祖历代通载》云:"一外障者,饮食音声亦不得闻。二内障者,获微饮食口 若针窍不能得入,设能入口咽如马尾无能得过,设若过咽腹若山廓不能饱满,虽 满腹中胫如草茎无能举动,受此大苦。"

<sup>15 《</sup>佛祖历代通载》云:"三饮食障者,见饮食时,无量狱卒执诸器仗守御无获。" 16 《佛祖历代通载》云:"四障饮食者,食饮食时,由业所感铁丸铜汁泻置口中从 下流出。"

### 庚一、外障饿鬼:

此类外障饿鬼以业力所感,在外境上找不到饮食,甚至数百年中连水的名字也没听过。它们整日饥渴交迫,常为寻找饮食而四处游荡,结果却是一无所获。

## 下面讲了几种情况:

1、有时候看到远处有清澈的江河,以僵直的肢体艰难支撑着巨大的腹部,异常痛苦又疲惫不堪地走去。可是到了近前,所有的水都干无一滴,仅仅剩下河床<sup>18</sup>,让它们苦恼万分。

转生为饿鬼真的特别可怜,《业报差别经》中讲了堕饿鬼的种种因缘<sup>19</sup>,《饿鬼报应经》中也记述了目 犍连尊者通晓各类饿鬼业因之事。那么这里所讲的外

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> 《三戒合一论》云:"自他偏袒之说法,即如有一父二子,其二子执为异父而争论。"

<sup>18</sup> 河床: 大河两岸中间容纳流水的部位。

<sup>19 《</sup>业报差别经》云:"复有十业,能令众生得饿鬼报:一者身行轻恶业;二者口行轻恶业;三者意行轻恶业;四者起于多贪;五者起于恶贪;六者嫉妒;七者邪见;八者爱著资生,即便命终;九者因饥而亡;十者枯渴而死。"

障饿鬼,明明看到的是河流,但以业力所致,走到眼前,水就干了。在我们人间,看见的是饮食,到了跟前还是饮食,比如那边有个苹果,我很想吃,到了跟前,它不会变成其他东西。可在外障饿鬼的世界中,首先外境上根本看不到饮食,即使看到一点点,以其业力现前,食物要么飞了,要么变成另一种不能食用的东西。这是什么原因呢? 经典中说,是往昔常给人不清净的饮食,以致转生为饿鬼后,美味佳肴也会变成特别肮脏的不净物。

- 2、有时候远远望见果实累累、郁郁葱葱的绿树, 依然如前一样赶去。当到了跟前时,所有的树木已干 枯成了树干。
- 3、有时候看见品种繁多的饮食、美不胜收的受用,可是到了近前,却遭到许多看守用兵器殴打、驱赶。

《佛说除恐灾患经》中也讲过这类饿鬼的痛苦<sup>20</sup>。昔日,佛陀与众眷属一起过江时,见到八万四千饿鬼。佛陀故意佯装不知,问:"你们前世造了什么业,以致今生转生为饿鬼?"

饿鬼回答:"我们前世虽然见过佛,但不知佛的存在,也不信佛;虽然见过法,但不知法的存在,也不信法;虽然见过比丘僧,但不知比丘僧的存在,也

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 《佛说除恐灾患经》云:"佛将大众,乘桥度江,见八万四千饿鬼。佛亦知饿鬼 先世所种,但为一切众生故,问饿鬼前世所种行今为饿鬼。饿鬼曰:先身虽见佛, 不知有佛。虽见法,不知有法。虽见比丘僧,不知有比丘僧。我亦不作福,教他 人亦不作福,作福有何等福,不作福有何种罪,见人作福,言恒笑之,见人作罪, 意常欢喜。佛问饿鬼:生此饿鬼之中以来,至今更历几百年岁?饿鬼报言:我生 中七万岁。佛问饿鬼:生中七万岁,食饮何种?为得何食?饿鬼报言:我先世种 行至恶,遇值小水,即化不见。至于大水,便为鬼神龙罗刹所逐。"

不信僧。我们自己不造福,同时教他人也不造福。见 人行善积福,常会嘲笑讽刺,而见人行邪法造业,反 而极为欢喜。以这种恶业,如今生为饿鬼。"

佛陀问:"你们转生饿鬼多少年了?"

答曰:"七万年了。"

佛陀又问:"在这七万年中,你们吃什么?"

答曰:"什么也吃不到。有时看到一点小水流, 马上就不翼而飞了;有时看到很多水,但到了跟前, 又被鬼神罗刹所驱逐,无权饮用……"

因此,大家应多看一些经典,这对自相续有非常大的利益。然而现在的社会上,很多人对佛陀的智慧结晶不感兴趣,反而迷恋以分别念所写的文章,助长自己的贪心、嗔心,这真是业力现前!其实对修行人来讲,应该多翻阅《大藏经》。对我而言,每次看到一本好书,找到一些好的教证和公案,心里就特别欢喜,有种说不出的感觉;而关于战争、购物等方面,则觉得没有多大意义,毕竟这与解脱无关。

其实,从生死轮回中解脱是最重要的,佛陀之所以在经中没有着重宣说物质世界,原因也在于此。关于这一点,《法王经》中有个很好的比喻<sup>21</sup>:一个人身中毒箭、剧痛无比时,若及时把箭拔出,疼痛会很快消失;但若不把箭拔出来,只是一味追究箭杆出自何山的竹子,箭尾出自什么鸟的羽毛,箭是谁射来的……这样一一观察下来,人早就活不成了。同样,

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 《法王经》云:"譬如有人,身中毒箭,于身受痛。当即拔箭,其痛即除;若不拔箭,痛则不除。待问箭毛羽是何鸟翼?复问其竹是何山出?复问其箭是谁之射?是人苦痛其命已终,然拔其箭终知无益。"

我们在短暂的人生中,了脱生死最为重要,如果把这个弃之不顾,而去详细研究宏观世界、微观世界,那穷尽一生也不够用。所以,阿底峡尊者说:"生命有限知无涯,寿量几许亦难晓,当依所欲取精要,犹如鹅王取水乳。"在浩如烟海的知识中,我们应像天鹅从交融的水乳中汲取乳汁一样,取受对自己最有用的知识。那么,最有用的知识是什么呢?并非是器世界形色色的显现,而是苦集灭道的道理。

当然,对于世间的种种学问,一点不了解也不行, 毕竟我们活在这个世间,弘扬佛法也离不开世间,所 以还是要大概懂一些。但最关键的是,务必要想方设 法获得解脱,否则,将短暂的人生都耗在无意义的知 识上,临死时对解脱没有做好准备,那其他知识懂得 再多,也用不上。

所以,在一切事物中,了脱生死最重要。而若想 了脱生死,就先要认识轮回的痛苦,认识之后,再想 办法不堕入恶趣。如同一个人要开车去某地,之前应 打听好路上的险阻,知道哪里有坑、哪里有悬崖,路 过的时候一定要当心。我们修解脱道也是如此,要先 弄清楚轮回的险地,然后想办法尽量避免,这样才能 顺利抵达目的地。

4、对饿鬼来说,四季是颠倒的。夏季的月亮原本清清凉凉,但在它们感觉中,却是火烧火燎;冬季的太阳原本非常温暖,但对它们而言,却是寒气逼人、十分刺骨,实在是受尽了折磨。

诚如《亲友书》所言:"诸饿鬼界春季时,月亮

亦炽冬日寒。"《四谛论》<sup>22</sup>亦云:"月炙如夏日,风触如火焰,雨渧如洋汤,履地如热灰。"意思是,饿鬼以特殊业力所感,月光炙热犹如夏天烈日,风吹到身上如被火烧,雨滴到身上就像滚滚铜汁,在地上行走如同踏于热灰上。

这些饿鬼的痛苦,不太了解轮回、因果的人听了,可能不一定相信。但你若对这方面诚信不疑,必定会深信无边的众生正在受苦,极为可怜,自己行善后会主动为其作回向。

下面讲一个昼辛吉尊者23去饿鬼界的公案:

很久以前,昼辛吉尊者到饿鬼境内,结果中了饿鬼的吝啬毒气,感觉口干舌燥。他看见一座铁城的大门前,有个令人不寒而栗的黑面红眼饿鬼,便急不可待地问:"哪里有水?"

他的话音刚落,居然集来了形似烧焦树干的五百 饿鬼。它们争先恐后地祈求:"无比尊贵的大师,您 行行好,给我们一点水吧。"

尊者说:"我也得不到一滴水,同样在求水,你 们到底是谁呀?"

它们可怜巴巴地回答:"我们自从投生在这座山谷以来,已经有十二年了,可到今天才听到水的名字。"

这个公案出自于《一切有部毗奈耶皮革事》24。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 《四谛论》: 四卷。婆薮跋摩造,陈•真谛译。收于《大正藏》第三十二册,是解说苦集灭道四圣谛之义的典籍。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 昼辛吉尊者:又名亿耳,因其降生时,耳朵上戴着金子耳环,可值纯金一亿,故取名"亿耳"。也有经典中说,他又名闻俱胝耳,因降生的时候,有宝耳珰珠庄严其耳,价值俱胀,故取名"闻俱胀耳"。

当时昼辛吉尊者从大海取宝回来,不小心入了饿鬼城市,里面的情节与此一样,后来他问饿鬼:"你们为什么转生于此?"饿鬼异口同声地答道:"我们在人间时,吝啬惜财、不施与人,还常常嗔恨骂人,以此因缘生为饿鬼。"

一旦生为饿鬼,十二年中连水的名字都听不到,但它们因业力未尽,想死也死不了。对我们人类而言,不要说十二年不喝水,十二天都很困难。2004年印尼爆发海啸时,有个人被埋在海啸废墟中,不吃不喝十三天却能生还,这被称为一个奇迹。但在饿鬼界里,不吃不喝的时间比这长多了,可它们却死不了,只能年复一年地忍受饥渴之苦。

《百缘经》中也有一则公案,是讲优多罗的母亲 堕为饿鬼,二十年未得到一滴水、一口饭。它的情节 是怎么样的呢? 优多罗降生后不久,父亲不幸过世, 他与母亲相依为命,生活过得比较富裕。由于他天生 对佛法心生敬信,于是向母亲请求出家。母亲坚决不 同意,告诉他:"只要我活着一天,绝不允许你出家。 等我死后,再随你的意吧!"

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> 《根本說一切有部毘奈耶皮革事》云:"有大商主子,名曰亿耳。入海采宝,既得回还,与伴别宿,失伴憧惶。饥渴所逼,遥见一城,其城广大,墙壁极高,其中宽大。至城门所,见一丈夫,其身长大,黑色赤精,遍身有毛,其腹麤大,甚可怖畏,执杖而住。时长者子问其人曰:丈夫,此中有水不?彼默不言。长者子问已,即入城中,为渴所逼,迷闷东西,求觅水故,竟无可得。不称所求,遂即大声云:水水。时有五百饿鬼,一时而来,如烧木柱,自发覆体,咽如针孔,腹如大山,节节火出,赫然俱炽,告商主曰:汝大慈悲,与我水饮,我等渴逼。长者子曰:我为渴逼求水,故入此城中。饿鬼报言:此是饿鬼之城,何处得水?十二年中,我等不闻水名。长者子问曰:造何罪业,生在此中?饿鬼答曰:赡部洲人,多生难信,我今若说,汝亦不信。长者子告曰:我今对验,面前而见,云何不信?是时饿鬼而说颂言:我曾骂詈常瞋恚,悭吝惜财不与人,亦不曾行于布施,缘此业故生饿鬼。"

优多罗被拒绝后,准备自杀。母亲非常害怕,只好软言相劝:"你千万别这么做!不如这样,从现在起,只要你想供养修行人,我就准备一切所需,随你所愿供养。"优多罗听了,才不坚持出家,但经常邀请沙门到家里应供。

优多罗的母亲看这么多沙门在家中出出入入,觉得很厌烦,便辱骂他们:"你们这些人不事生产,成 天靠在家信众过活,看到你们就令人生气!"

有一天,优多罗正好不在家,她就将准备好的食物全倒在地上,还撵走了前来应供的修行人。优多罗回来后,母亲骗他:"你刚才不在家时,我用上好的食物供养了好几位修行人。"优多罗信以为真,非常高兴。

过了不久,优多罗的母亲去世了,死后因生前的 恶业而堕为饿鬼。优多罗则按先前的心愿出家修行, 由于他非常精进用功,很快证得了阿罗汉果。

一次,他在河边的石窟里禅坐,突然看见一相貌 丑陋的饿鬼,痛苦地走到他面前,对他说:"我是你 的母亲,已变成饿鬼二十年了。"

优多罗说: "不可能。我母亲生前乐善好施,供 养了许多修行人,不可能堕入饿鬼道!"

饿鬼回答:"我虽布施供养,但心却悭惜不舍, 甚至对沙门等修行人,无恭敬心,横加辱骂,所以才 遭此果报。你若能为我忏悔,广设斋食供养佛及僧众, 我定能脱离饿鬼之身。"

优多罗听后,非常悲悯母亲,于是尽力为其供斋 回向。第一次斋会之后,母亲转生为飞行饿鬼,第二

次才投生于天界。

可见,沦为饿鬼之后,得不到饮食的时间极为漫长,而且很难以解脱。

## 庚二、内障饿鬼:

这类内障饿鬼,嘴巴小得像针眼一样,本想开怀畅饮大海里的水,怎奈水无法流进它那细如马尾毛的咽喉,而且在这中间,水已被口中的毒气一扫而光。就算有一星半点的水进了咽喉,也满足不了它那大如盆地的腹部。即使稍有一点饱的感觉,夜间腹内也会燃起大火,烧尽心肺等内脏。当它们想走动的时候,灰白色茅草般的肢体,难以支撑大如盆地的腹部,真是痛苦到了极点!

《经律异相》中讲过<sup>25</sup>,曾有五百饿鬼在恒河岸边,因饥渴所逼而放声大哭。当时佛陀也在那里,饿鬼们对佛说:"我们现在特别饥渴,马上要死了。"佛说:"你们可以喝恒河水。"饿鬼回答:"如来眼中是水,我们眼中却是火焰。"佛说:"只有遣除你们的颠倒念,才能见到水。"于是为其广说悭贪的过失。饿鬼说:"我们渴得太久了,虽然听到佛法,却无法融入心,可否让我们先喝点水,然后再听课?"佛陀以神变和加持力,让它们饱饱喝了一顿,之后再宣讲佛法。它们都发起菩提心,舍弃了饿鬼身体。

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 《经律异相》云:"恒河水边有诸饿鬼,其数五百,于无量岁初不见水,虽至河边纯见流火,饥渴所逼发声号哭。饿鬼白佛:我等饥渴,命将不久。佛言:恒河流水。鬼言:如来见水,我常见火。佛言:除汝颠倒,令得见水。广说悭贪过。鬼言:我今渴久,虽闻法言都不入心,先可入河恣意饮之。以佛力故即得饮水。佛为说法悉发菩提心,舍诸鬼形。"

所以,我们平时所见的江河,在饿鬼面前要么是脓血,要么是火焰。这些可怜的内障饿鬼,即使喝到了一点点水,但水进入腹中以后,也会变成火焰。

在我们人间,虽然见不到真正的饿鬼,但有些人 跟饿鬼没什么差别。就像食道癌患者,什么饮食都吃 不了,稍微吞下去一口,喉咙马上如火烧般疼痛,这 就是相似的业感。当然,人间的痛苦再厉害,也无法 与饿鬼的相提并论。有些人一天没吃饭,或者只晚了 两三个小时,就感觉饿得受不了,可是你肚子再饿, 也不如饿鬼痛苦。因此,我们应多观想这些痛苦,以 增强自己的修行力度,这一点极为重要!

# 第四十六节课

### 思考题

- 1. 你在观修饿鬼的痛苦时,是如何观修的? 你自己有哪些收获?
- 2. 汉地寺院在布施饿鬼时,采用的是什么仪轨?它出自哪个经典?具体应当如何施食?
- 3. 汉地早晚课的内容,其来源是否可靠?为什么?为何说学了汉地早晚课之后,就知道不该随便毁谤密宗了?
- 4. 请总结一下堕入饿鬼的因都有哪些? 你以前是否造过? 今 后打算怎么办?

下面讲"饿鬼之苦"中的特障饿鬼。

## 庚三、特障饿鬼:

所谓"特障",是一种特殊的障碍。在每个特障 饿鬼的庞大躯体上,居住着成群的小饿鬼,这些小鬼 不停啖食着它。除此之外,还有许许多多不定的疾苦。

比如,在很久以前,一次昼辛吉尊者来到饿鬼的领域,他举步进入一座无量宫殿(《毗奈耶经》中说是园苑),发现里面有位相貌端严、婀娜多姿、十分可人的美女饿鬼,其珍宝装饰的宝座之四条腿上,各自拴着四个饿鬼。美女饿鬼奉送给尊者一些食品,并千叮咛万嘱咐道:"如果这些饿鬼向您要食物,一丁点儿也不要给它们。"说完就到另一个屋子里去了。

于是尊者开始享用这些饮食。这时,饿鬼们向他苦苦乞求:"我们好久都没吃到东西了,您发发慈悲,给我们一点吃的吧!"尊者实在不忍心,就顺手将食物扔给了它们。第一个饿鬼得到后,食物顿时变成糠秕;第二个饿鬼得到后,食物化为燃烧的铁丸;第三个饿鬼得到后,食物变成它自己的肉;第四个饿鬼得到后,食物竟然变成了脓血。(这些现象十分恐怖,若不是亲眼所见,根本想象不到。尤其现在有些人,邪见极为深重,再加上从小没有因果概念,一听到这些,难免会生邪见或怀疑。但佛经中讲得千真万确,饿鬼们以各自业力所感,食物会变成不同的形象。)

此时,一个饿鬼因吞食了燃烧的铁丸,身体燃烧起来,发出难闻的臭味。美女饿鬼闻到之后,大叫着跑了进来,不满地说:"我不是嘱咐您不要给它们食物吗?"

尊者回答:"本来我也不想给,但它们饿得不行, 又一再向我哀求,我就生起了怜悯之心。"

美女饿鬼说:"难道您对它们的悲悯心,已经超过了我吗?"

尊者不解地问:"它们与你究竟是什么关系?"

美女饿鬼指着它们四个,一一介绍说:"这是我 前世的丈夫,这是我的儿子,这是我的儿媳,这是我 的仆女!"

尊者又问:"你们是以什么业力转生到这里的?" 美女饿鬼说:"南赡部洲的人生性好疑,很难相信,即使说了也不会有人当真,还是不说为好!"

尊者说:"我已亲眼见到了,怎么会不相信呢?

你还是告诉我吧。"

于是,那位美女饿鬼开始讲了起来:"我前世是某某城市的一名婆罗门女,在一个佳节吉日的前夕,我准备了丰美的食品。第二天,正巧嘎达亚那尊者<sup>26</sup>来到城中化缘。我怀着虔诚的信心供养斋食,不禁暗想:如果能让我夫君也随喜供养,那该是多么令人高兴的事。于是便告诉丈夫:'我今天向佛陀的弟子嘎达亚那大尊者敬献了斋饭,但愿你也能随喜。'可万万没想到,丈夫听后火冒三丈,破口大骂:'在没有供奉婆罗门、孝敬诸位亲朋之前,你居然先供养了那个光头,那个光头怎么不去吞糠秕?'

(如今这种现象比较多。有些人对大德和寺院作供养后,家人不同意,为此而吵架、砸佛像、毁谤出家人……真的很可怜! 因果是不虚的,造了这样的业,若没有以忏悔对治,后世决定会堕入恶趣。但有些人却觉得无所谓,实在特别可悲。)

我又将此事对儿子说了, 儿子也气急败坏地说: '光头怎么不吃燃烧的铁丸呢?'

当天晚上,亲戚们给我捎来了美味食品,结果被 儿媳一人独吞,反而将粗茶淡饭给了我。我质问她时, 她妄言回答:'我吃你的食物,还不如吃自己的肉呢!'

此外,我让仆女捎给亲戚的食物,她也悄悄地偷吃了。当我问她时,她信口胡说:'我偷吃你的食物,还不如喝脓血呢!'

(一家人之所以处处跟她作对,可能就是因为她供养了 嘎达亚那尊者,所以这些人不但不理解、不随喜,还对她的

-

<sup>26 《</sup>毗奈耶经》中译为迦多演那尊者。

态度非常恶劣。)

面对这一连串的打击, 我暗自立下毒誓: "但愿 我将来转生在能看到他们感受报应的地方。" (发恶愿的后果很可怕,但心若不能转为道用,就很可能会发下恶愿。) 正是因为这样的恶愿,才使我转生为大力饿鬼。否则, 以供养圣者的功德,我完全能生到三十三天。您如果 去我曾住的城市,请转告我那沦为娼妓的女儿: '我 已见到了你的父母等,这一业报是令人痛心的。'并 劝她断除非法的恶业,改过自新。"

美女饿鬼稍稍停顿一下,又说:"如果她不相信,就告诉她:'你父亲生前的房间里,有四个装满黄金的铜锅,还有金盘及金瓶<sup>27</sup>。取出这些财宝时常供养嘎达亚那圣者,然后念诵我们的名字作回向,这样一来,可使我等的业力逐渐减轻,直到消尽为止。'"

所以,给亡人念经回向时,最好是提到他的名字。 汉地有些地方跟藏地的传统一样,每次做佛事、放焰 口,都把亡人名字写在纸上,其实这很重要。有些人 只在亡者刚死时,写一次名字,以后再也不写了,这 样不行。即使过了很多年,你若想起他,也应该写下 他的名字,交些钱请僧众念经。倘若条件具足,超度 时能念他的名字是最好的。

不知汉地有没有这种传统,但在藏地,念经时专门有个人花很长时间念亡人的名字——有些人只交5块钱,却写了50个人的名字,让僧众念半天,这样也不合适。但不管怎样,还是要写上名字,这样一来,

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 《毗奈耶经》云:"彼若不信者,便当告:我先卧床下,有四瓶金并一金杖及金 澡罐。"与此处略有不同,但其他的都一样。

即使亡人已堕入地狱、饿鬼,倘若在人间念他的名字作回向,马上即可脱离恶趣之身。这一点,从佛经的公案、大德云游恶趣的事迹、大成就者所见的状况中,都可以了知。因此,平时给亡人念经相当重要。

以上所讲的公案,出自《根本说一切有部毗奈耶皮革事》第一卷<sup>28</sup>,是唐朝义净法师翻译的。只不过内容是古文,不太好懂,但讲的基本上一样。这次传讲《藏传净土法》和《大圆满前行》,凡是佛经中的公案,从汉文《大藏经》中几乎都能找到出处。所以你们在学习时,也不要认为:"这只是藏传佛教的观

<sup>28 《</sup>根本说一切有部毗奈耶皮革事》云:"时长者子领受此语,次复前行。去此未 远,乃更遥见园苑,其中有师子座,座上有一妇女而坐,颜容妙好,人所喜见。 座四脚下各有一饿鬼,缚著座脚而住。时此妇人遥见长者子来,告言:商主,无 病少恼有饥渴耶? 答曰: 我甚饥渴。时彼妇人告长者子曰: 与汝诸浆,汝可作盟, 今所与浆, 勿得与此四个饥鬼。长者子答曰: 敬诺所言。既蒙设浆及妙饮食, 时 彼妇人欲现饿鬼业报之事故,便入一房,隐身藏住。诸饿鬼等即白长者子曰:汝 大慈悲,愿赐少许饮食。其长者子心生怜愍,即掷食与。第一得食,变为炎热铁 团。第二得食,变为麦糠。第三得食,变为脓血不净。第四得食,乃还食啖自身 肉血。尔时饿鬼吞热铁丸者,烧身臭秽,妇人闻气,即出高声告长者子曰:汝所 作者其为非理,不应与彼饮食。其长者子答曰: 妹子,彼见求我,心生慈悲云何 不与? 时妇人言: 我心慈悲, 更大于汝。然此饿鬼, 一者是我夫婿, 二者是我之 子,三者是我新妇,四者是我家奴。是时长者子问曰:曾造何罪,生在此中?妇 人告曰: 南赡部洲人, 难化难信, 说有何益。长者子曰: 我今现见, 云何不信? 时妇人言: 我于往昔,于婆索婆村,曾为梵志女。因岁星节日家中设食,乃有圣 者人天所奉迦多演那来乞饭食。我生欢喜,施满钵盂食。我复生念:今可告夫, 冀生随喜施食之因。其夫嗔恚妇曰:尚未供养诸婆罗门,因何先施秃头之人,云 何不与热铁丸?既不遂情,次当劝子,子复报云:何不食其麦糠?后时我遣一奴 送食,与诸亲眷,奴得食已,在路自餐上妙好者。回至勘问,其奴便讳:我若在 路食之, 愿我当食自身脓血。后时诸亲又送食来, 新妇盗食。我又问之, 答言: 不食。若食,愿我自食身肉。白言:商主,其夫婿、儿子、新妇及奴者,此饿鬼 等是,并由自作,今受饿鬼。由我布施圣者迦多演那一餐之食,作如是言:汝若 受报,我当眼见。我先布施天人所供迦多演那,应生帝释天宫,由发恶愿故,今 堕饿鬼道中。 商主, 仁若往访婆索婆村, 我有一女, 在彼村中为淫女, 幸可为报。 云汝父母兄嫂及奴,堕在饿鬼趣中受苦,由先作恶今受此苦,汝今应可悔过,莫 作斯恶, 当受苦报。长者子曰: 南赡部洲人多难信, 不受我语。白言商主: 彼若 不信者,便当告:我先卧床下,有四瓶金并一金杖及金澡罐。汝当出取金瓶任意 受用,复须时时供养天人所识迦多演那美妙饮食,并称我名令我得福罪当轻薄。 时长者子既闻语已,即便辞别。"

点,我又不学密宗,跟我没关系。"千万不能这么想!这些因果道理,并非只是某个教派的观点,大家学了以后,应当了解业力的可怕,今后注意自己的行为。以前你若反对过家人供养大德、寺院,甚至对其恶口谩骂,现在懂了这个道理之后,相信有正知正见的人,再也不敢轻毁因果了。

你们听一堂课,就要有一堂课的收获。譬如今天学了这个公案,就应以此来观察自己:"我以前造过这种罪业没有?造过的话,怎么样才能忏悔清净?今后遇到此类事情,又该如何面对?……"观察之后,对自己的言行举止要时刻谨慎、倍加小心。

下面再讲一则公案:

哲达日<sup>29</sup>阿阇黎出游时,到了饿鬼界。一名带有五百个孩子、相貌丑陋的饿鬼母对他哭诉:"我丈夫去印度金刚座寻觅食物已有十二载,至今还没回来。尊贵的大师,您如果去印度金刚座,请捎个口信给它:'如果还不快快归来,孩子们就要饿死了!'"

哲达日为难地问:"你丈夫长什么样子?所有饿鬼都一模一样,我能认得出来吗?"

饿鬼母满有把握地说:"您绝不会认错的。我的 丈夫我心中有数,您看一眼就会认出来,它是一个大 嘴巴、塌鼻子、小眼睛具足九种丑相的饿鬼。"

哲达日来到了金刚座。有一次,当一位沙弥大量 泼洒供水、供施食子时,聚集了一大批饿鬼争食。尊 者发现其中就有饿鬼母的丈夫,于是转告了它妻子的

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 哲达日:全名为哲达日·扎雷南嘉,印度著名的中观论师,造过《胜敌论释》 等论著。

口信。

那个饿鬼也一筹莫展地向尊者诉说苦衷:"我背井离乡流浪到这里虽已有十二年之久,可只有一次在一位清净的比丘擤鼻涕时,众多饿鬼蜂拥而上争夺,我才得到了一点点,除此之外一无所获。而且我自己在争抢鼻涕时,被其它饿鬼打得鼻青脸肿、遍体鳞伤,现在回去也有一定困难。"

另有种说法是,它当时得到一点点鼻涕,一直在手里紧紧握着,甚至拇指穿透了手掌也没察觉。后来这些鼻涕全部干了,它才发现鼻涕不见了,就以为是从手掌漏出去的,于是四处拼命找,想把它拿回去养自己的孩子……可见,父母对孩子十分执著,即使是饿鬼也很强烈,然而孩子报答父母的却极为有限。

关于饿鬼的寿量,有些经中说最长的是七万岁,有些说是八万四千岁。在这么长的时间里,它们得不到任何食物,真的非常可怜。所以,我们活在人间时,一定要观修饿鬼之苦,要么观想其转生之因,要么观想它的具体痛苦,之后再看看自己:"我即生中造了多少饿鬼之因?来世会不会真的堕为饿鬼……"这样不断地思维、观想,是一种很深的修法。

现在极个别道友,一听说"修加行",就认为要磕头,行为上的修行他愿意做,而内心中的观想则比较困难。还有些人对观明点、观咒语发光,特别感兴趣,而对今生来世有意义的甚深教言,他们实在观不来。其实从我讲《前行》以来,就一直带大家观《前行实修法》,这些内容很简单,没有什么不会修的。刚才我遇到一个道友,问他修了没有,他说:"我没

按您的讲法修。"我问:"那你怎么修的?""我是按中观的实修法,再结合我自己的体会来修的。"

他"爬"得倒是很高,按中观的境界来修,肯定已经"超过"了前行。但对我而言,虽然我的境界很低,可所传的法还是有一定缘起。假如你把这些全部放弃,以分别念创造另一个法,说是"在离一切戏的中观基础上,再结合自己的观点……",但估计这完全是你的分别念,加上一些世间的胡言乱语,这样恐怕不会有很大效果,修行上也不会有任何进展。为什么呢?因为你没有按圣者的教言去做。圣者的教言在文字上写得清清楚楚,比如无垢光尊者怎么讲的公生。但不会有任波切怎么讲的、麦彭仁波切怎么讲的……这些道理若反反复复思维,一定会对你的相续起作用。但你如果把它置之一旁,自己非要挖个小洞洞作表演,圣者的境界不一定能生得起来。

如今我给你们传讲《前行》,有时候很高兴,因为许多人都在修;有时候也不欢喜,因为个别人对此不重视,我磨破了嘴皮,他也自修自的、无动于衷。甚至还有人劝我不要讲那么多,有一点点东西修就可以了,这种观点不太合理。你看世间上招公务员,文凭必须是本科以上,若没有这样的基础,很难进入这座象牙塔。世间这么一个简单操作,尚且需要坚实的基础,那佛教更为甚深、超胜的出世间境界,你不闻思就去盲修,能否达到效果呢?我是有所怀疑的。

常听有人说:"某某地方是闻思为主,我们这里 以实修为主,是很高很高的!"甚至坐公共汽车时, 也给旁边人这样宣扬。当然,你爱怎么说是你的自由, 如果你真的"很高很高",我们也非常随喜,可以对你恭敬顶礼。但是,佛教中修任何超胜境界都需要基础,如果你没有把握好这一点,只是钻一部分的内容,每天对此苦思冥想,最后肯定会发疯的。现在有些人修行经常出问题,原因也在这里。若没有好好观"人身难得"、"轮回痛苦",一步一步打好基础,直接抓住一块就天天观修,忙于成就,这种心行很危险,一定要注意!

话说回来,我们观修饿鬼痛苦时,首先要了知转生饿鬼之因。《业报差别经》中讲了饿鬼的十种因,如云:"一者身行轻恶业;二者口行轻恶业;三者意行轻恶业;四者起于多贪;五者起于恶贪;六者嫉妒;七者邪见;八者爱著资生,即便命终;九者因饥而亡;十者枯渴而死。以是十业,得饿鬼报。"明白这一点后,我们要依据经典所言,观察自己造过这些因没有,如果有,就要通过持咒等方式忏除恶业。同时还要知道,现已堕为饿鬼的众生非常可怜,应当想方设法布施一些饮食给它们。

关于布施饿鬼的仪轨,汉地主要是《救面然饿鬼陀罗尼神咒经》<sup>30</sup>中的施食法。经中记载:一次,阿难尊者在净处修行,夜间见一面然饿鬼告诉他:"你只有三天的寿命,死后将堕入饿鬼道。"尊者听后特别害怕,忙问:"有没有办法可以避免呢?"饿鬼回答:"你要对百千那由他恒河沙数饿鬼,及百千婆罗门、仙人等,以摩伽陀国斗盛装饮食,各布施一斗,

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> 《佛说救面然饿鬼陀罗尼神咒经》:唐于阗国沙门实叉难陀译,与《佛说救拔焰口饿鬼陀罗尼经》同,而无四佛名号。

还要为我供养三宝,如此才可以延长寿命。"

阿难尊者想:"这么广大的上供下施,我区区一介沙门,根本无力成办。"他越想越害怕,于是飞快跑到佛陀那里,五体投地顶礼佛足,身心战栗地说道:"世尊救我!有一饿鬼说,我三天之后会死,死后必堕饿鬼。我问它如何能得免,它说要做大量布施。世尊,我该怎么办呢?"

佛陀告诉阿难: "不要害怕,我有特殊方便,可让你布施饮食给那些饿鬼及婆罗门、仙人等。往昔我做婆罗门时,曾于观世音菩萨及世间自在德力如来前,得过一咒语。以此咒语,布施过千千万万的饿鬼、婆罗门、仙人。现在你也以此自护,便可不堕入饿鬼。"然后,佛说咒曰: "纳美萨瓦达塔嘎达 阿瓦洛格得 嗡桑巴局桑巴局吽。"这是《喇荣课诵集》里《烧施仪轨》的咒语。汉文《大藏经》中则是: "南无萨嚩怛他誐多 嚩噜枳帝 唵 三跋啰三跋啰吽。<sup>31</sup>"若持诵此咒施食,便可不堕饿鬼。

那么,怎么样施食呢? 先准备好一些饮食放在干净的器皿中,诵此咒语七遍作加持,酒一点水之后,将饮食置于户外,或者把它烧掉,这些烟所接触的众生都会得到利益。若能常诵此咒并供奉饮食,可令无量饿鬼皆得饱足,亦为供养百千俱胝如来。

此外,在为饿鬼作《烧施仪轨》时,藏地通常会 念四位如来的名号:"仁钦芒拉香擦洛、热贼丹巴拉 香擦洛、格嘉利拉香擦洛、杰巴檀嘉永色抓沃拉拉香

26

<sup>31</sup> 即汉地寺院晚课放蒙山时念的"变食真言"。

擦洛。"译成汉文则是:"南无多宝如来、南无妙色身如来、南无广博身如来、南无离怖畏如来。<sup>32</sup>" 持此四位如来的名号,可以救度无量饿鬼,令其从痛苦中解脱出来<sup>33</sup>。尤其是人刚死时,若依此仪轨作施食,对中阴身有极大帮助,同时对鬼神、土地神、非人等,也有很大利益。

汉地寺院作施食时,实际上会念许多密咒,如普召请真言、解怨仇真言、开咽喉真言、变食真言、甘露水真言、供佛真言、施无遮真言等。这些仪轨和咒语,非常有加持力,我们学院的道友也要会念。现在极个别学显宗的人,口口声声说不能学密宗,但他的早晚课诵里,念的都是密咒,除了刚才那些以外,还要念楞严咒、往生咒、大悲咒、十小咒等,比我们学密宗的咒语还多。

其实,这些咒语也是有依据的,是经过历代大德 认真推敲过的,对修行非常重要。最初佛教刚传入中 国时,佛门弟子没有固定的课诵。自晋朝至唐宋,虽 有早晚课诵,但各教派之间不一致。到了明朝,莲池 大师、藕益大师为方便弟子修行,开始制定早晚课诵。 直至清朝初年,才由玉琳国师固定下来,作为汉地寺 院统一的日诵内容。

现在无论去汉地哪个寺院,早晚课诵基本都相同,都有《阿弥陀经》、《八十八佛忏悔文》、蒙山施食等。尤其是蒙山施食,是专门为饿鬼所作的施食仪

<sup>32</sup> 汉地寺院晚课放蒙山时,都要持此四位如来的名号,以加持所施饮食。

<sup>33</sup> 南无多宝如来:能破一切诸鬼多生以来悭吝恶业,即得福德圆满。南无妙色身如来:能破诸鬼丑陋恶形,即得色相具足。南无广博身如来:能令诸鬼咽喉宽大, 所施之食恣意充饱。南无离怖畏如来:能令诸鬼一切恐怖悉皆除灭,离饿鬼趣。

轨,由甘露法师在四川雅安的蒙山所造,故名"蒙山施食"。蒙山施食有大小之分,小蒙山指每天晚课所作的施食,大蒙山则指放焰口。汉地施食的起源,最早应追溯至梁武帝时代。当时梁武帝依志公禅师建议,博览佛经,编成仪轨,举办水陆大法会,普济六道群生,后来又慢慢产生了蒙山施食等仪轨。

汉地寺院的课诵,跟藏传佛教的几乎相同,尤其 在每天傍晚祈祷护法、布施饿鬼,这些传统,包括所 念的咒语、四佛名号,都并无二致。所以,不管你是 修显宗还是密宗,念课诵都非常有必要。有些学密的 人觉得汉地课诵没有用,每次到寺院跟出家人一起做 早晚课,自己就睡着了,这样不太好。其实,不仅 地很重视日常课诵,在我们藏地,也要求一个人在出 家后,必须先把课诵背下来,这样才有资格列入僧众 行列。因此,不管是显宗的早晚课,还是密宗的日常 课诵,都相当重要,你们不能以自己学密为借口,就 随便轻视显宗的课诵。

汉地早晚课的真言和佛号,皆出自《大藏经》的金刚语,这是玉琳国师等大德编集时要求的。因此,课诵不分哪个教派、哪个上师,都是佛菩萨的金刚语,都值得我们恭敬受持。我以前去过汉地一些寺院,他们早上4点就唱起来了,音调全部是统一的。我自己也不会唱,只好躲在门口悄悄地看,在前面偷听一会儿,到后面偷听一会儿……确实很好听,让人很起信心!

因此,希望学藏传佛教的修行人,不论出家还是 在家,也要学习这些早晚课诵,这是圣者的金刚语, 每个人都应该好好念诵<sup>34</sup>。同时,学显宗的道友也不要毁谤密宗,因为你每天早晚念的都是密咒,如果你一边念密咒一边说密宗不好,这样就不对了。

总而言之,无论转生于饿鬼哪一处,都要遭受以饥渴为主的各种痛苦。对于这种情形,我们应当诚心观修,悉心思维:"我们这些人,哪怕仅仅没有吃早饭,便会觉得特别痛苦,那如果真的生在长年累月连水的名字也听不到的地方,又将如何面对呢?而投生为饿鬼的主因,就是自己一毛不拔的吝啬和阻碍他人布施的悭吝,想必我们每个人以往都造过,既然如此,现在必须要下定决心,尽己所能地忏悔、布施,绝不能转生到恶趣中去。"

在这个世间上,有些人生来就喜欢布施,而有些人却特别吝啬,即使布施一点点,也像割自己的肉一样痛苦。《大庄严经》35中有一则公案说36:以前有个国王,外出游猎时见到一座佛塔,便随手供养了五枚小钱。此举恰好被旁边有个人看见,那人说了一句"善

<sup>34</sup> 在上师仁波切的倡导下,学院汉僧弟子已开始专门学习汉地的早晚课诵,同时上师要求大家将早晚课尽量背下来,并将此列为考试内容。

<sup>35 《</sup>大庄严经论》: 十五卷。马鸣菩萨造,后秦鸠摩罗什译。又作大庄严论经、大庄严经、大庄严论、庄严论。今收于《大正藏》第四册。系广集佛陀之本生、佛陀在世之事迹,乃至于撰者之时代,有关诸种善恶因缘譬喻之故事,以导人入于正信为要旨之书。

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> 《大庄严论经》云:"须和多国,昔日有王,名萨多浮。时王游猎,偶值一塔,即以五钱布施彼塔。有一旃陀罗遥唱:善哉。即遣使捉,将至王所。时王语言:汝今见我布施小故,讥笑我耶?彼人白王:施我无畏,然后当语。我于昔日,于险道中劫掠作贼,捉得一人,急拳其手。我即思惟:此人拳手必有金钱。语令开手,其人不肯。我捉弓箭,用恐彼人,语言放手,犹故不肯。我即挽弓向之,以贪宝故,即便射杀。杀己,即取得一铜钱。宁惜一钱,不惜身命。如今大王无逼恼者,能持五钱用施佛塔,是故我今叹言善哉。"

哉",以称赞国王的布施之举。可是国王听了却心生 不悦,当即令随从把他抓起来带回王宫。

国王问:"你见我布施五枚小钱就赞叹,是嫌我 布施得太少,讥笑我,还是因为别的原因?"

那人匍匐在地乞求:"大王赦我无罪,我才敢说。" 国王回答:"好吧,我就赦你无罪。"

那人赶紧谢恩,说:"我过去曾在山里做过强盗,有一天捉到一个人,他紧紧攥着拳头不放,我猜想此人手中必有特别值钱的东西,于是口出恶语威胁他,令其张开拳头,可他不肯;我又弯弓恐吓他,他还是不放;我再搭上箭,作出愤怒欲射的样子,他仍不松开拳。最后我因贪心太甚,就射杀了他。当我费劲地掰开他的手时,却只看到一枚小小的铜钱。想到他宁舍生命也不舍一枚小钱,再对比大王您,在没有他人逼迫的情况下,自愿拿出五枚小钱供养佛塔,心中感到由衷的随喜,完全没有一丝讥笑之意。"

可见,无论是什么身份的人,若自愿对三宝进行供养,哪怕只有一点点,也值得随喜赞叹,而不应该挖苦、讽刺:"啊,他是个大老板,有那么多钱,怎么就拿这么一点!"不能这么讲。别人在没有吝啬的情况下,随缘拿出一点来供养,也是值得称道的。否则,连这种心都没有的话,为了自己的利益而不舍任何财物,很容易成为转生饿鬼之因。因此,我们作为修行人,应当从根本上断掉这种悭吝心。

其实,饿鬼之因是很容易造的。如《佛说护净经》 云:"以不清净手,触众僧净器;以不净手,触沙门 净食;以不净食,着沙门净食中;以不净食,食众僧 故,后五百世中,堕饿鬼中。"还有《撰集百缘经》中讲过,尊者目犍连在树下遇到一个可怕的饿鬼,尊者问它前世造了什么业,饿鬼说:"我现在又渴又累,难以开口,您最好去问佛陀。"于是目犍连就问佛陀,佛陀说<sup>37</sup>:"在迦叶佛时,有一沙门远路而来,口干舌燥,向一个打水的女人要点清水喝,那个女人却不给。以此因缘,她死后转生为饿鬼。"可见,堕为饿鬼的因,有时轻易便可造下。我们以后若遇到乞丐或可怜人,在不起吝啬心的情况下,就算给他一点剩饭,也是很有必要的,不然的话,会招致什么果报很难说。

对于以上道理,大家要圆满具足三殊胜而诚心诚意观修。也就是说,前行时要好好发菩提心;正行时,或者观想饿鬼的痛苦及转生之因,或者思维自己转生为饿鬼怎么办,或者忆念如今无数老母有情正在饿鬼界感受痛苦,对它们应该生起慈悲心……诸如此类的许多内容都可以观;后行时,将这一座的观修功德回向一切众生。这样修行,便可圆满前行、后行、正行,如此功德不可思议!

<sup>3′</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> 《撰集百缘经》云:"此贤劫中,波罗奈国,有佛出世,号曰迦叶。有一沙门,涉路而行,极患热渴。时有女人,名曰恶见,井宕级水。往从乞之,女报之曰:使汝渴死,我终不能持水与汝,令我水减不可持去。于时沙门,既不得水,复道而去。时彼女人,遂复悭贪,有来乞者,终不施与。其后命终,堕饿鬼中,以是业缘,受如是苦。"

# 第四十七爷课

### 思考题

- 1. 你相信鬼的存在吗?如果有鬼魔对你作祟,阻碍你修行,你会怎么做?为什么?
- 2. 为什么说自杀是最愚痴的行为? 你周围若有这样的人, 你打算如何劝导他?
- 3. 鬼魔真正能伤害我们吗? 能伤害我们的到底是什么? 明白这一点,对修行有何帮助?

下面继续学习《大圆满前行》,现在正在讲"轮回过患"中的饿鬼之苦。

观修这些共同加行相当重要。虽然我这次讲《前行》的时间,比其他上师要长得多,但很多道友因此 打好了修行的基础,在有生之年对佛教的见解不容易 退转、这是很有必要的!

有些人说自己见到了本尊、看见了明点,对此我不会特别羡慕,因为每个众生的脉络不同、根基不同,见到一些特殊的相也不足为奇。以前法王如意宝在课堂上就说过:"有些人虽未证达很高的道次第,但也可以看见一些道相。因此,判断一个人的修行境界,不能以是否见到道相为标准,而应该主要看他对佛教的基本认识和修持。"

学院的四众道友,及城市里很多修行人,这次通过学习《前行》,不仅不共加行上做了准备,对共同

加行也有了稳固的定解——过去只是文字上知道地 狱有十八大地狱、饿鬼有空游饿鬼等,从来也没有具 体思维过,更没有反复观修过。而今通过再再观修, 很多人才明白就像见到食物与品尝食物迥然有异一 样,观修之后对自相续的作用,与只是耳边听听完全 不同。因此,《华严经》、《宝积经》等诸多经典中都 强调: 闻思之后务必要实修。

在我们学院,最近让大家闭关一步一步修加行,效果还是很不错。我具体问过一些人:"你轮回痛苦观得怎么样?无常观得怎么样……"从他们的回答来看,很多人确实有感悟。这部《大圆满前行》,以前我用藏语、汉语传过多次,很多道友即使全都听过,也不一定融入于心,而此次通过闭关实修,再三思维其中内容,不少人的内心真正有了改变。实际上按华智仁波切、托嘎如意宝的传统,对《前行》不但要讲解,更重要的是实修。这次我们学修《前行》的人比较多,以此缘起,希望对后人认识藏传佛教的次第性起到一定作用。

再过几年,你们若把共同加行、不共加行修圆满了,对我而言,活在人间也有了意义。《前行》确实是诸佛菩萨的窍诀精髓,如今以最广的方式讲解,让你们从理论上认识、意义上修持,这种机会相当难得。在我的一生中,也许会做很多事,但传讲这部《大圆满前行》,是最重要的事情之一;而对你们来说,从降生直至离开人间,也会做很多事情,但若能认真学习并实修这部法要,将会给你这辈子乃至生生世世带来难以估量的利益。

因此,大家在学习过程中,不要觉得疲厌。有些人听一部法时间长了,难免会希望它早点结束。对大多数人而言,学一些简短的法,比如今天讲《亲友书》,明天讲《弟子规》、后天讲《菩提心释》,经常换个口味,可能比较喜欢。尽管这样的法我也会讲,且翻译过不少,但为了次第性地把藏传佛教最殊胜的法完整传给你们,我经过反复考虑后,还是选择了这部《大圆满前行》。

我来到这个人间,在短暂的人生中也做不了很多事情,这几年假如没有横死,自己很想为社会、为佛教做点什么。至于以后如何享受、过什么样的生活,这些从来也没想过,即使想了也不一定成功,所以没有任何必要。但若要真正为社会、为众生做点事,没有准备是不行的,没有大家的聚合也不行。以我现在的年龄来看,再过十年、二十年,肯定已经没力气了,即使没有死,也做不了什么,所以这几年还是很珍贵的,我想多做一些有意义的事情。

为了实现这个愿望,我经常祈祷诸佛菩萨、护法神加持,最好能把这几部法讲完,之后如果因缘成熟,再给大家不同程度地讲些密法。密法我在上师座下听得比较多,虽不敢说有大的开悟,但小的理解和认识应该会有,这些我想给真正打好基础的人讲一下。若能如此,就算我一辈子做不了很多事,只要对你们有点帮助,也已经心满意足了。

我常给学院的发心人员讲:"你们想一想,假如你用五年来发心,默默无闻地为众生做点事情,即使别人不知道,你来这里也有了意义,父母对你的付出

也没有白费。在人的一生中,若是为了自己发财、成名,以偶尔的机会也可以获得,但能切切实实地利益 众生,这种机会相当难得、极为珍贵!"

而对外面的道友来讲,在学习过程中也不要有疲厌心,学会的组织不能解散,应以集体的形式来闻思修行。在这个世界上,要想成办一件有意义的事情,离不开众人齐心合力。佛法也是同样如此,个人的修证可以各自成办,但要广泛地弘扬佛法,必须借助共同的力量,不是一两个人就能做到的。因此,希望大家乐于参加小组的学习,参加之后尽量不要退,否则,你随随便便想退就退,最终到底能得到什么,相信每个人都心里有数。

### 己二、空游饿鬼:

空游饿鬼,指妖精、王鬼<sup>38</sup>、死魔、厉鬼<sup>39</sup>、鬼女、 独角鬼等。

一讲到这些,有人或许认为是民间传说、封建迷信,这种认识不对。以前我在《佛教科学论》中就曾以章太炎等人的亲身经历,说明过鬼神的真实存在。现在有些唯物论者、科学工作者,因为不了解诸法真相,只承认物质,而不承认此外的神秘现象。还有些修行人,宣称一切都是空性,以此否认鬼神的存在,这也比较过分。虽然究竟而言,在胜义谛中,抉择清净的本来面目时,不但鬼神没有,一切法都不存在,这从米拉日巴尊者、无垢光尊者的道歌中也看得出

<sup>38</sup> 王鬼: 是厉鬼的一种。

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 厉鬼:又名魑魅,是一种魔鬼,梵音译作部多。

来。但是,在众生迷乱的分别心面前,上有天堂,下有地狱,中间业力深重的饿鬼也是不虚存在的。

佛陀在《灌顶经》<sup>40</sup>十二卷中,就讲过很多魅鬼、山精,有些有头,有些无头,种种形象各异,而且山有山鬼,水有水鬼,火有火鬼,路有路鬼……就像夏天漫山遍野是小虫一样,我们周围到处都是鬼。有些佛经说,饿鬼的种类有八万四千种,有些则说是六千六百种。尽管说法不同,但饿鬼的数量确实很多,有些人知道以后,可能连路都不敢走了。不过,鬼也不一定都是害人的,有些虽以前世的业缘专门害众生,但有些只是享用自己的食物,不会伤害其他众生。

所以,佛教也不能太学术化了,稍微神秘一点就认为是迷信、传说,这是不合理的。在这个世间上,确有许许多多的可怜众生,当你了解到它们来自哪里、趋往何处、所受痛苦后,就不会对其恨之入骨了,也不会遇到一点违缘,就想尽办法把它们赶走或者灭掉。

因此,佛教的认识很重要,这会让我们对一切众生产生悲心。否则,假如不懂这些,一遇到鬼魔作祟,一有修法上不顺,就想用密咒害死它们,这种心态很可怕。以前上师如意宝讲过:"有些瑜伽士只有降伏的能力,却没有救度的能力。若是这样,你用猛咒害了鬼魔,而不能超度它们,过失会特别大!"因此,在修行过程中,我们不能害任何一个众生,而应该用慈悲心将违缘转为道用。

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> 《灌顶经》: 十二卷,全称《大灌顶神咒经》,又作《大灌顶经》。东晋帛尸梨蜜 多罗译。收于《大正藏》第二十一册。

我曾看过一个故事:有个仁波切在闭关时,受到一个魔的危害。他当时忘了大悲心,先是用忿怒的形象,把自己观想成六臂玛哈嘎拉。谁知道那个魔根本不怕他,反而变成阿弥陀佛的样子,坐在他的头顶上。这时,他突然忆起了大悲心,觉得这个魔虽然神通很大,但却到处造恶业,真的很可怜。这种悲心刚一生起,魔马上就变成一只小鸟掉到地上,慌慌张张地逃走了。因此,密咒的力量皆归摄于悲心当中,任何一种降伏法,必须在大悲心的基础上才可以施行。

其实,对饿鬼来说,始终处于提心吊胆、担惊受怕、恍恍惚惚的错觉中,经常居心不良,怀有歹意,精勤于害他的恶业,死后的下场多数是立即坠入地狱等恶趣的深渊。我们平时总认为鬼会害人,千方百计去降伏它们,却不知它们因前世的恶业堕为饿鬼,即生以各种方式害众生,以此害心又将辗转于恶趣中,生生世世不得解脱,确实很可怜。所以,不管饿鬼怎么样害我们,我们都要用悲心对待,不能以恶意去降伏它们、驱逐它们。

悲心是一切修行的基础。前段时间,我请藏地著名的土登尼玛活佛作个开示,并录制了一张光盘。他在开示中说,以前"文革"期间,他见有些人对佛教徒不满,常常批斗他们,刚开始很生气,有点接受不了。但转念一想:"这些人特别可怜,竟然有这样的行为!"生起如是的悲心时,好像整个世界都变了……后来他在任何逆境中修行,均不会随违缘所转。即便是最困难、最紧张的时期,也能每天坚持念《文殊真实名经》,多则13遍,少则3遍以上,几乎从未间断

过。可是政策开放以后,他被迎请至许多国家传法, 名声、待遇相当不错,在这种顺境中,修行反而上不 去了,《真实名经》也很少念了。他自己有这样的体 会,我听后也感觉的确如此:很多修行人遇到磨难、 行持苦行时,对轮回痛苦观得起来,悲心也修得起来; 而一旦有了财富、名声、地位,原来的修行就捡不起 来了,顺缘反而成了违缘。

但不管怎样,对于饿鬼的作祟,大家应该坦然面对,不能对其心生恶意,这也是我多年来的修行经验。有些人一生病就特别不高兴:"是不是鬼在捉弄我?我要念咒语害死它!"这样不行。《旧杂譬喻经》里有一个修行人,他在山里修行时,一个鬼准备害他,化作无头的样子,来到他面前。修行人见后,沉静地说:"没有头,就不会头痛。少了眼根攀缘色尘、耳朵听到是非、鼻子分别气味、嘴巴贪执美食,就会减少许多烦恼,多舒服啊!"

鬼没办法,又变成没有身体、只剩四肢的样子,再度飘向修行人。修行人看了一眼,开口说道:"少了身体就不会有痛痒,没有内脏就不会为病苦所折磨,这不是最快乐的事吗?"

鬼听了这番话,又化为没有手足的样子,忽前忽后、忽左忽右朝修行人而来。修行人说:"这样更好了!没有手脚,就不会盗取不义之财,这更是修行人所希望的。"鬼听完这话,立即消失不见了。

不一会儿,这鬼化作一名端庄男子,走近修行人, 躬身向他顶礼,说:"您的求道意志如此坚定,实在 令人佩服。不久后,您将成道证果。"说完恭敬顶礼 而去。<sup>41</sup> (真正的修行人要达到这种境界啊! 但对很多人来讲,可能有一定的困难。)

实际上饿鬼很可怜,尤其最为难忍的是,不管它生前是因病身亡、利刃所毙,还是悬梁自尽等途径横死的,每隔七天,都要感受一次以那种方式死亡的痛苦。我故乡有个 21 岁的年轻人,好像也没发生什么大事,昨天还好好的,今天早上就吊死了。可能是他一时痛苦,想不开就自杀了吧。

自杀等横死,其实是很不吉祥的。世间上有些人经常选择自杀,这是极不明智的行为。《中观四百论》云:"有为苦所逼,现见求自死,时彼愚痴故,不能趣胜道。"有些人被痛苦逼迫,为摆脱苦恼而自杀身亡,这样的人因愚痴而舍生,不可能趣入解脱胜道。虽然叔本华说过:"当一个人对生存的恐惧大于对死亡的恐惧,他就会选择自杀。"但按照佛教的观点,自杀后痛苦也并不会消失,只会让自己堕为饿鬼,感受无数次的自杀之苦,不但不能趋入善趣,反而会一直往下堕。因此,自杀是最愚痴的行为。

尤其是学了佛以后,就更不应该自杀了。去年有个人对我说:"您讲了《入行论》后,起码好几个人没选择自杀。"不知道是不是真的?现在的年轻人,在生活中虽会遇到种种不顺,但学佛之后应该懂得,

<sup>41 《</sup>旧杂譬喻经》云:"昔外国有沙门,于山中行道。有鬼变化作无头人,来到沙门前。报言:无头痛之患。目所以视色,耳以听声,鼻以知香,口以受味,了无头何一快乎!鬼复没去,复化无身,但有手足。沙门言:无身者不知痛痒,无五藏了不知病何一快乎!鬼复没去,更作无手足人,从一面车转轮来至沙门。道人言:大快无有手足,不能行取他财物,何其快哉!鬼言:沙门守一心不动。鬼便化作端正男子来,头面著道人足言:道人持意坚乃如是。今道人所学但成不久,头面著足,恭敬而去也。"

一切实际上都是因缘,没有必要去强求什么。你生意搞不好、婚姻不美满,自杀又有什么用?生命那么灿烂、可贵,应该好好地活着。你看,冬天有白雪,夏天有玫瑰——能不能说玫瑰啊?想自杀的人看到玫瑰,可能会更伤心。好吧,不说这些了。

总之,一旦选择自杀,则很容易堕入饿鬼,并且每七天就要感受一次自杀的痛苦。这些饿鬼想把这种痛苦转移给别人,所以无论到哪里,都是损人不利己。本来满心欢喜地来到昔日亲友面前,结果却使他们重病缠身、精神疯狂等,遭受各种不幸之事。所以,变成饿鬼的众生很可怜,我们平时应该多为它们念些《烧施仪轨》。

《涅槃经》中也讲过要布施饿鬼的道理。经中记载<sup>42</sup>:一次佛陀游行到圹野聚落,那里有个圹野饿鬼,杀害了许多众生,并且每天要吃一个人。佛陀虽想度化他,但见它暴恶愚痴,心不堪能接受佛法,就先变成大力鬼的样子,震动它的宫殿,令其不得安宁。圹野饿鬼带着眷属出来,见了大力鬼后特别害怕,昏厥倒地,犹如死人。这时佛陀把它救醒,并恢复了如来

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> 《涅槃经》云:"善男子,如我一时游彼圹野聚落丛树,在其林下。有一鬼神,即名圹野,纯食肉血,多杀众生。复于其聚,日食一人。善男子,我于尔时为彼鬼神广说法要,然彼暴恶愚痴无智,不受教法。我即化身为大力鬼,动其宫殿,令不安所。彼鬼于时将其眷属出其宫殿,欲来拒逆。鬼见我时,即失心念,惶怖躄地,迷闷断绝,犹如死人。我以慈愍手摩其身,即还起坐,作如是言:快哉今日还得身命,是大神王具大威德,有慈愍心赦我愆咎。即于我所生善信心,我即还复如来之身,复更为说种种法要,令彼鬼神受不杀戒。即于是日,圹野村中有一长者次应当死,村人已送付彼鬼神,鬼神得已即以施我,我既受已,便为长者更立名字,名手长者。尔时彼鬼即白我言:世尊,我及眷属唯仰血肉以自存活,今以戒故,当云何活?我即答言:从今当敕声闻弟子,随有修行佛法之处,悉当令其施汝饮食。善男子,以是因缘为诸比丘制如是戒,汝等从今常当施彼圹野鬼食。若有住处不能施者,当知是辈非我弟子,即是天魔徒党眷属。"

身相,给它们宣讲种种佛法,令其受不杀生戒。受戒以后,扩野饿鬼问:"我及眷属向来以食用血肉为生,如今受戒不杀生,我们岂不要饿死?"佛陀承诺道:"从今以后,我会让声闻弟子无论在何处修行佛法,都为你们布施饮食。"所以在汉地寺院,每天午饭之前均会施食,并诵偈云:"大鹏金翅鸟,扩野鬼神众,罗刹鬼子母,甘露悉充满。"其中就提到了圹野饿鬼。

在藏地,通常会用烧烟供的方式,为饿鬼施食。烟供有素、荤两种,由于有些饿鬼只吃血肉,就像虎狼一样不可能吃草,因此只能给它们烧荤烟,放一些血、肉、酒等,以布施给专吃荤的饿鬼。(现在有些人也是这样,天天吃虾,不吃蔬菜。我就遇到一个领导,他说:"青菜我可吞不下,我不是牦牛,是吃肉的人!"这些人死了以后,很可能就变成这种饿鬼。)烧荤烟的仪轨,一般是在下午念,食肉饿鬼享受到荤烟以后,就不会再杀害众生了。所以,修行人要记得给饿鬼布施。

在施食的过程中,应当多念《救面然饿鬼陀罗尼神咒经》中的咒语"纳美萨瓦达塔嘎达 阿瓦洛格得嗡 桑巴局桑巴局吽",同时还要念一些观音心咒,及四位如来的名号,这是我们修行人应该经常做的。在我家乡那边,好多老修行人在日常生活中,时时刻刻想到利益众生,就算在方便时、扫地时、倒灰尘时,也会念一些咒语,回向给那些肉眼看不到的饿鬼。其实作为佛教徒,时刻有一颗善心很重要,若能如此,不论你做什么、到哪里去,周围都是可以帮助的对象。并不一定非要你成为国家总统,让全国人民都行持善法,才是利益众生,只要对地狱、饿鬼、旁生、人类

等有一颗善心,随时发出你的光和热,就可以帮助无量众生。

反之,假如没有这颗善心,当自己遭受饿鬼危害时,则很容易想去报复它们。有些瑜伽士作诅烧抛<sup>43</sup>仪轨时,将饿鬼镇压在地下黑咕隆咚的地方长达数劫,或者烧在作火施的烈焰中;还有些咒师抛撒驱邪芥子、石子或米,会使这些饿鬼粉身碎骨,头颅裂成百瓣,肢体断成千截……在大苏、小苏的公案中,这类现象比较多。我们作为修行人,没有悲心的话,绝不能用猛咒或降伏仪轨去害饿鬼。

有些人整天拿个金刚橛,看见一个病人就咬牙切齿地念"嗡班匝格勒格拉雅吽啪的(金刚橛心咒)",怒目而视、连捶带打,甚至将病人的衣服也撕得破破烂烂,这种行为对众生不一定有利。虽然密宗的降伏仪轨和咒语不可思议,你若原原本本做到位了,威力肯定相当大。但前提是你必须要有悲心,不然的话,随便念些降伏仪轨,然后对着饿鬼抛撒芥子,那么依靠诸佛菩萨咒语的力量,马上就会伤害它们,令其多生累劫中饱受痛苦、不得解脱。这些饿鬼原本就已经很可怜了,冬季太阳寒冷,夏季月亮酷热,始终都摆脱不了痛苦。如果我们不但不能减轻它们的苦难,反而还火上浇油,增加它们的痛苦,这实在不是修行人的行为。

其实从大乘最高境界来讲, 万法都是自心的幻化, 这些饿鬼也不例外。因此, 真正能伤害自己的,

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> 诅烧抛:采用压胜(镇压)焚魔、抛掷朵马、食子等方式,以消灾祈福的一种密宗降魔方式。

并不是外在的鬼魔,而是内在的我执。寂天菩萨也说: "世间诸灾害,怖畏及众苦,悉由我执生,此魔我何 用?"世间一切灾害、恐怖、痛苦,全都是从我执而 生,我执是最可怕的魔王,正是因为它,我们才会被 鬼魔所害。因此,修行人应该对付的,不是那些饿鬼, 而是根深蒂固的我执。

当然,从显现上来讲,鬼也是真实存在的,并不是一种传说。例如,英国查尔斯王子的前王妃戴安娜,死后一直冤魂不息,甚至出现在情敌卡米拉面前,令其精神陷入崩溃。卡米拉因与查尔斯的婚外情,对戴安娜所造成的伤害深感愧疚,失控落泪,恳求她的原谅。戴安娜的弟弟也承认,人们常能看到戴安娜的鬼魂出没,甚至有人见过她站在湖边哭个不停,似乎非常不开心。这类现象,现在科学无法解释,只能将其列为"世界十大神秘灵异事件"之一。(不过对我们学佛的人来讲,这个一点都不神秘,鬼肯定是存在的。)

还有美国好莱坞影星梦露,死于上个世纪 60 年代,至今虽已有几十年了,但她的鬼魂依然出没不息,尤其是常附在爱模仿她的人身上。比如,英国有个女人叫姬尔,她在模仿梦露成名之后,整个人变得像梦露一样,纵情酒药,最后更是步上她偶像的后尘,服食过量药物,香消玉殒。她的朋友透露,姬尔本是个洁身自爱的女子,从来没什么不良嗜好,但自从她一举成名后,变得喜欢饮酒,又爱与男人鬼混,跟原来的性格判若两人。她也不明白自己怎么变成这样,就仿佛梦露在背后操纵她一样,使她一步一步走进鬼门关。

姬尔自杀后几个月, 几名在好莱坞扮演梦露的演员, 也遇上了同样的事, 感觉到梦露的鬼魂, 正逐渐占据她们的躯体, 使她们不知不觉变成另一个人。

以上现象,要么是有人亲眼所见,要么是有人亲身感受,故令人不得不正视鬼魂的存在,因为在科学的领域中,确实无法解释这些。然而现在有些人特别过分,什么都不承认,这是不对的。而有些人正好相反,在他的眼里,一切都是鬼魔作祟,整天提心吊胆、大惊小怪,这也没有必要。尤其是在一些殊胜道场里,以大成就者的威德力,根本不会有鬼的立足之地。不要说是鬼,就算是具邪见的人,在这里也呆不住,用不了几天就会离开的。

所以,现在人对佛教的认识,很多方面还不够。 有些人过于"聪明",什么都不承认;有些人又太迷信,觉得哪里都有鬼,这是两种歧途。我们作为修行人,首先应承认鬼的存在,同时若有鬼来害你,应观想一切的病魔、痛苦、屈辱等,统统都归罪于我执上,诚如《修心七要》所言:"报应皆归一。"若能如此,你的修行必定会成功。

当然,对于鬼魔作害,虽然应当心怀慈悲,但必要的时候也要遮止。《了凡四训》中讲过一个读书人,有天他听到两个鬼在说话,一个说:"某某女人,丈夫在外很久不回家,因此公婆逼她改嫁。她想不通,明晚会吊死在这里,我终于得到替身了。"读书人知道后,很想帮助那个女人,就暗中卖了田地,得了四两银子,以女人丈夫的名义写了一封信,并把银子寄到她家。

那人的父母见到信,虽然不像儿子的笔迹,但银子是真的,于是没有逼媳妇改嫁。后来,他儿子果然回来了,夫妻完好如初。

后来有一天,读书人又听到两个鬼说话。一个说: "我本来找到替身了,无奈这秀才坏了我的好事。" 旁边的鬼问:"你为什么不害他?"这个鬼回答:"上 天认为这人心好,任命他作阴德尚书,我哪里能加害 呢?"

汉地有许多这样的精彩故事,以浅显易懂的方式 阐明了佛教甚深之理,引导人们思维该怎么对待饿 鬼,并培养自己的善良人格。我们作为修行人,不见 得非要做特别大的事情,关键要看自己有没有一颗好 心。如果通过学习这些论典,你的说话、做事、起心 动念稍有改变,以前不如法的逐渐变得如法,这就是 我们共同学修的目标。

此外,有些饿鬼还现为鸟、狗等旁生相,到处散播传染病,以令人讨厌的形象,遭受各种意想不到的痛苦。

譬如,以前加拿大爆发禽流感时,当时就杀了家禽 1700万;埃及为了对付猪流感,下令将 35万头猪一天内全部杀光;英国为了消灭疯牛病,共杀牛 1100 多万头……从佛教角度来看,这些行为十分残忍。人得了这种病却不杀掉,而其它众生,即使没有得病也要被杀,人类造的业太可怕了,这些瘟疫完全是杀生的果报所致。

现在有些人觉得旁生的死活无所谓,根本不懂生

命的价值和意义,这种人就算形象上是人,他的行为 也值得观察。当然,我们也不可能以佛教理念要求全 人类,但是从行为上看,自己到底是人还是旁生?每 个人应好好思维。在座的道友也想一想:你没有学佛 前,行为怎么样?不知取舍因果前,是如何对待其它 生命的?在那段时间里,你害过多少众生?从现在 起,打算用什么方法来偿还?……仔细反省之后,相 信每个人身上都有一些真实的故事。

就我而言,虽说生于佛教家庭,长于佛法兴盛之地,但因为时代和环境的原因,还是造了很多业。你们有些人可能也曾如此,但遇到佛教的光明之后,在上师三宝的加持下,现在已经从迷茫中醒过来了。那么从今以后,每个人都应该努力,尽量让下半生过得完美一些。虽然从根本上断除所有的烦恼、习气,对我们来讲不太现实,但从现在开始,行为上还是要有所转变。否则,自己以前造过无数恶业,就算没意识到,将来仍会堕入地狱、饿鬼、旁生,如同一个人吃了毒药后,不管自己是否知道,痛苦依然都会降临的。

我们即生中能遇到佛法,是很幸福、很幸运的。 世间上人人都在追求幸福,口口声声说"为了幸福, 付出什么代价都可以",但他们所追求的幸福生活, 与佛教所说的安乐有何差距?有智慧的人不妨比较 比较。

总而言之,在这个世间上,有无量无边的内障、 外障、特障饿鬼,也有不计其数的妖魔鬼怪,它们都 在感受难忍的痛苦。我们了知之后,应怀着一颗慈悲 心,发愿代受这些众生的痛苦,并尽量对它们给予帮 助。哪怕你吐口水时,念一句观音心咒,也是极大的布施。就像夏天在草地上倒点饮料,不知不觉就会聚集无数蚂蚁一样,我们平时吐口水、倒洗脸水,也会招来大量的饿鬼,此时若以善心念些观音心咒回向,虽然水比较脏,但也能令其得到利益,而不会互相争夺、伤害。这些行为看似微小,但每个人都值得努力。

不管怎么样,对已堕为饿鬼的众生,我们一定要观悲心,同时,自己应尽量断除饿鬼之因(《正法念处经》中讲了很多)。其实所谓的修行,就是在行为上一点一点转变,而不是成天说些大话,或者在空中飞来飞去。因此,对于以上这些道理,大家应圆满具足加行、正行、后行来观修。

## 第四十八爷课

#### 思考题

- 1. 你对待动物时,跟对待人一样吗?为什么会有差距?请仔细找出其原因,并加以改正。
- 2. 许多学校的课本中说:"动物的大脑结构非常低级,几乎不知何为痛苦,杀它们,它们也不觉得特别疼,所以杀动物没什么关系。"对此观点你怎么驳斥?
- 3. 龙会感受哪些痛苦? 你相信龙的存在吗? 为什么?
- 4. 无主人饲养的动物、有主人饲养的动物,分别有什么样的 痛苦?了知这些之后,应当如何观修?
- 5. 明白三恶趣的苦难后,对你的修行有哪些帮助?你今后打算怎么修持?

共同加行的"轮回过患"中,已经讲了地狱和饿 鬼的痛苦,今天开始讲旁生之苦。

在讲课之前,我想跟大家说一下:从这个新学期 开始,每个佛友都应认识到听闻佛法的重要性。佛经 中云:"由闻知诸法,由闻遮诸恶,由闻断无义,由 闻得涅槃。"<sup>44</sup>这一偈颂就阐明了闻法的四种功德:

1、"由闻知诸法":通过听闻佛法,能知道取舍法与非法,通达世出世间的一切知识。在这个世间上,即便是一个普通的真理,也要学习很长时间。当今时

<sup>44 《</sup>大宝积经》云:"多闻解了法,多闻不造恶,多闻舍无义,多闻得涅槃。"

代,各国如是重视教育,也足以说明听闻相当重要,否则,一个人从小对知识一无所闻,将来很难成就一番事业。既然世间学问对听闻尚且如此重视,那更为甚深的佛教教义,不听闻就更不能了知了。

- 2、"由闻遮诸恶": 听闻佛教的许多经论后, 就会明白如何取舍, 进而遮止自己的不善业。比如, 以前你没有闻思之前, 不懂杀生的过患、行善的功德, 但通过听闻之后, 就会清楚自己不能做坏事, 至少不可以害众生等等。
- 3、"由闻断无义":通过听闻佛法,可断除诸多 无义散乱。散乱有外、内两种,外散乱指整天跟人说 闲话,做些无聊琐事;内散乱则是内心经常掉举、昏 沉,在无意义的状态中耗尽时光。依靠听闻,便可以 遣除这些。
- 4、"由闻得涅槃":通过闻法,了知暂时、究竟的利害关系之后,可对治烦恼而现前无我智慧,获得诸佛菩萨的圣果。

所以,听闻是相当重要的。现在有些人常说:"只要修行就可以,不需要闻法。"这种说法也许对极个别人有利,但就大多数人而言,由于自己的根基使然,必须要按次第来修行。退一步说,就算你是利根者,闻法也不会有任何障碍。真正能障碍你的,是世间种种非法行为,而听闻诸佛菩萨、高僧大德的教言,只会让你的信心、悲心、智慧日益增上,绝不可能将你的功德一扫而光。因此,大家平时要养成好习惯,多看一些佛经、教言,每天以听闻来"充电",这样不断积累闻思所生的智慧,对自己会有非常大的利益。

以上简单强调了一下听闻的功德,希望大家始终 不要放弃,务必要认真地对待!

戊三(旁生之苦)分二:一、海居旁生;二、散居旁生。 关于旁生,《大智度论》、《阿含经》、《正法念处 经》中有许多分类,并对此有详细描述。一般来讲, 旁生的愚痴相当严重,诚如《大毗婆沙论》所言:"增 上愚痴身语意恶行,往彼生彼,令彼生相续,故名傍 生趣。"按照《前行》的分类,旁生有海居、散居两 种。《佛说十二游经》中则说:"鱼有六千四百种,鸟 有四千五百种,兽有二千四百种。"我们从哪方面了 解都可以。总的来讲,通过这次学习,大家一定要深 刻认识到旁生的痛苦。光是认识还不行,还要再再观 想它的痛苦,同时,自己以后的所作所为,不能伤害 任何动物。

我常遇到一些人,特别漠视动物的痛苦。非佛教徒倒情有可原,因为他们没有因果观念,但学佛几十年的佛教徒,若对动物毫不在乎,不管它遭受何种痛苦,一点悲心都生不起来,这就很可悲了。所以通过这次学习,每个人都要知道:旁生和人是一样的。必须要生起这种观念!

前不久,在我的家乡炉霍县,一部分知识分子(主要是老师)和法师,大概有四五十人,在三天中,开了一个关于教育与慈善的研讨会。当时有个人问我:"您现在放生了很多动物,尤其是牛、羊比较多。如果放生的动物越来越多,就会使我们的生存空间越来越少,这不是对社会发展有害吗?"我回答:"作为

一个出家人,动物再多我也要保护,在我的世界观中,对动物只有保护的理念,从没有伤害的想法。而你,作为有信仰的在家人,你说说,动物多的时候,该杀还是该保护?"他一时张口结舌,答不上来。此时,有个研究生接话说:"在我们藏地,自古以来就全民信教,动物和人必须一视同仁。倘若没有这种理念,说明人们不懂因果正理,这样的社会倒退也无所谓,我们不希求这种发展!"她的一番慷慨陈词,赢得了全场热烈掌声。当时学院比较有名的法师也在,大家都觉得她的观点很有价值。

所以,如果只懂一些理论却没有实地修持,对自相续帮助不是很大。我们学习《前行》时,一定要避免这种误区。否则,有些人的分别念特别重,没有真正观修过的话,很难遣除从小所受的教育观念。现在许多学校的课本中,都声称动物跟草木一样,虽然能动,但大脑结构不像人的那么发达,故对痛苦的反应很迟钝,几乎不知道什么是痛苦。正是基于这种理论,现在人杀动物,并不觉得有多残忍。假如他们看到一个人被杀,绝对不会无动于衷,定会全力以赴去救他;而被杀的对象若是动物,很多人就漠不关心、听之任之了。这种差别,跟各人前世的大乘善根有关,也跟今生所处的环境、所受的教育有关。

这种误区,我们现在务必要扭转过来,以强迫的方式再三观这方面道理,明白旁生的感受跟人的完全相同。假如说动物大脑反应慢就该被杀,那么人中也有特别迟钝的,读书时每个班里成绩好的连三分之一都没有,按照这种论调,那另外三分之二的孩子都该

被杀掉了,但这肯定是不合理的。所以,对于有些观点,你们应当再三思维、观察、分析,然后在此基础上了解旁生的痛苦。若能如此,以后看到这些众生时,悲心会禁不住油然而生,这就是修学大乘佛法的目标。

#### 己一、海居旁生:

在一望无际的大海中,鱼、鲸、螺、龟、虾等,就像酒糟一样密密麻麻。(我们乘坐海底观光船看海洋世界时,海里的确有无数众生。)其中,长蛇、鲸鱼等大动物的身量,可以围绕须弥山数周;小的水生动物,则如微尘或针尖一般。

迄今为止,世界上最大的动物是蓝鲸,其最长为33米,体重190吨。当然从佛经中看,有些动物的身量更大,如《大楼炭经》云:"海中有大鱼,身长四千里者,八千里者,万二千里者……三万二千里者。"所以,众生的业力各不相同,有些动物的躯体极为庞大。

这些海居旁生弱肉强食,大的吞食小的,小的径直刺入大的身体蚀食它们,每一个庞大动物的身上,都有成群小含生筑窝并以其为食。还有的生在暗无天日的岛屿上,多少万年中连自己屈伸肢体也无法看见<sup>45</sup>,格外痛苦。

作为旁生, 因前世的业力所感, 几乎都是呆头呆

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> 《大宝积经》云:"有诸傍生,若生、若长、若死,皆在暗中不净粪尿垢秽之处。 或时暂明,所谓蜂蝶蚊蚁蚤虱蛆虫之类。自余复有无量无边,生长常暗。由彼先 世是愚痴人,不听经法恣身语意,贪著五欲,造众恶事,生此类中受愚迷苦。"

脑、愚昧无知,根本不懂得取舍的道理,终日处在无边无际的痛苦之中。

### 己二、散居旁生:

散居旁生尽管身在人间天境,但也感受着愚昧和被役使的痛苦。譬如龙王,常要遭受大鹏鸟威胁、热沙雨降临<sup>46</sup>的危害,而且愚痴呆笨、心狠手辣、毒气冲天等,非常可怜。

《长阿含经》、《佛说海龙王经》等经中,都讲了龙的分类及其痛苦。汉地的古籍,如《山海经》<sup>47</sup>、《史记》<sup>48</sup>、《淮南子》<sup>49</sup>等中,也分别描述了龙的存在。

现在许多人认为,龙只是神话中的动物,或者它就是恐龙,现实生活中并不存在。包括藏地、汉地的知识分子和学者,也说因为没有看见过,所以龙完全是杜撰出来的。这种观点不合理,佛经中并没有说,所有人都能见到龙。即使在释迦牟尼佛时代,龙类众生到佛前闻法,大多数眷属也看不见,只是个别有神通或具特殊业感的众生才能看到。

不过,近几年来,世间上已发现了一些龙存在的依据: 2004年,有个人乘飞机从拉萨返回内地时,在

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> 《正法念处经》云:"观龙世界雨热沙苦,以何业因,而受斯报?即以闻慧,知此众生,于人中时,愚痴之人,以嗔恚心,焚烧僧房,聚落城邑。如是恶人,身坏命终,堕于地狱,受无量苦。从地狱出,生于龙中,以前世时以火烧人村落僧房,以是因缘受畜生身,热沙所烧。"

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>《山海经·大荒东经》云:"应龙处南极,杀蚩尤与夸父,不得复上,故下数旱,旱而为应龙之状,乃得大雨。"

<sup>48 《</sup>史记•夏本纪》云:"龙一雌死,以食夏后。夏后使求,惧而迁去。"

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> 《淮南子》云:"夫蛟龙伏潜于川而卵剖于陵,其雄鸣上风,其雌鸣下风,而化者形,精之至也。人不见龙之飞,举而能高者,风雨奉之也。"

西藏上空的云海中,意外抓拍到了两条龙。从照片上看,虽然摄到的仅为局部,但龙的身形非常清晰,身上有鳞片覆盖,形状也跟藏地寺院柱子上画的一样。后来人们将其称为"西藏龙"。



(按藏地的民间说法, 龙变化多端, 是种特殊的动物。 当它愿意显现时, 可以在山川大地上飞舞, 身躯相当庞大; 当它不愿意显现时, 可藏身于牛蹄印里, 像一条小小的毒蛇。 所以, 龙的身体可随意变大变小。)

还有,2007年成都清江花园物管保安部红外线监控室的镜头中,也清楚地摄到一条飞龙。当时的成都电视台,对此作过报导及分析。许多气象专家和科学家都说:无法解释这一现象,太神奇了!

2007年6月11日,贵州90年代出土的一具龙化石,经专家精心剥离,龙首上惊奇地出现一对"龙角",与古代神话中的龙非常酷似,于是被称为"新中国龙"。据古生物专家介绍,该化石保存得十分完整,此龙应生活在两亿多年前,而且是一条母龙,腹内孕有两条小龙,骨架完好无损、清晰可辨。



这些依据,都足以证明龙的真实存在。现在有些学者单凭分别念,就对佛经中描述的动物或境相一律否认,这是不合适的。其实,经典中并没有说,这些人人都能见到,而只有在比较特殊的情况下,个别众生才能亲眼目睹。当今这个时代,人们从不同角度也能证实龙的存在,因此,大家知道以后,应该了解龙所遭受的痛苦。

除了看不见的龙以外,我们在人间可以清楚看见的旁生,也非常可怜。比如,无有主人饲养的野兽等,时刻处于万分恐惧的心态中,即使吃一口食物也不得安稳,经常面临互相啖食、遭猎人捕杀、被猛兽吞食等险情。"鹞鹰捉鸟雀,鸟雀吃小虫"、"大鱼吃小鱼,小鱼吃虾米",已充分表明了这些旁生以贪心、嗔心,无时无刻不在造互相残杀的恶业。

而且,猎人们精通残杀这些众生的技巧,如设陷阱、撒网罟、射火弩,瞬间可使它们丧命。尤其是现在科技比较发达,在沿海一带,听说有足球场那么大的网,撒进大海就能捞出无数鱼虾。此外,捕杀飞禽也有种种器械,手段特别残忍。所以对旁生而言,始

终没有安全感。虽然人类现在害怕恐怖分子、害怕小偷,不关门担心出现意外,但跟旁生比起来,人类各方面还是比较安全的,不像旁生那样,时刻都要遭受那么多的侵害和威胁。

很多动物因自己的角、毛、皮等,往往会断送宝贵的性命。例如,人们为了珍珠采集海贝;为了象牙、象骨猎杀大象;为了兽皮而捕杀老虎、豹子、水獭、狐狸;为了麝香而捕杀獐子;为了获取血肉杀害野牛、野马……诚如《亲友书》所言:"有因珍珠有因毛,血肉骨皮而遭杀。"《心性休息》亦云:"因肉皮骨而遭杀,感受痛苦无边际。"可见,旁生所遭受的种种痛苦,是我们难以想象的。

在丹麦,每年夏季都会举行一项残忍血腥的"杀鲸大会",人们围堵大量的鲸鱼,然后把它们全部杀死,整个海岸都被鲸鱼的血染红了。接着,他们还将鲸鱼肉一块一块割下来,平均分配给岛上的居民。更不可思议的是,当地人竟把这视为是全家参与的活动,就连幼小的儿童,也在现场目睹鲸鱼被屠杀的过程。这样的传统极其恶劣,试想:一个孩子若从小就熏染上这种观念,那他长大后的思想和行为会怎样?这个一点也不难想象。

在座的有些出家人,以前在家时不懂因果,曾杀害过无数众生,这是极其可怕的。我个人而言,记忆中故意杀生的,确实没有。也许是前世的因缘和三宝的加持吧,我生来特别害怕杀生,一见到这种场面,就躲得远远的,根本不敢看。但每个人的缘分不同,有些人恐怕也不是这样。你们到底是怎么样的?应该

好好地扪心自问。

不说前一世或再前一世造的业,即便是今生中,有些人也吃过无数众生。如今特别无聊的广告中常说,吃活鱼对大脑好,可增强记忆力,使身体健壮。还有些地方杀猪烤肉时,手法特别残忍:先将待毙之猪捆严,再以一棍棒狠击猪身,直至其全身肿胀,每一毛细血管均充满血浆,然后人们随其所愿,割下猪肉用于烧烤,据说味道鲜美无比,极富营养,吃后可以延年益寿……这些广告特别虚假,但愚笨的人一听,马上就被吸引住了,然后兴致勃勃地踊跃尝试。所以有时候看这个社会,真的感觉地狱就在人间,许多动物特别可怜,它们的身体反而成了送命之因。

不但野生的动物痛苦至极,即便是主人饲养的动物也是如此。它们由于愚痴呆笨的缘故,就连屠夫拿刀来到面前,也只是眼睁睁地看着,根本不知道逃避。此外,这些动物没有一个不感受被人役使之苦的,尤其在牧区,常可以看到它们被人挤奶、驮运货物、遭人阉割、穿透鼻孔、辛勤耕地等,在不愿意的情况下,遭受百般痛苦。

包括一些马戏团,命令老虎钻火圈、猴子耍火棍、大象单腿站立、海豚打球,这些精彩表演的背后,也无不充斥着棍棒交加、惨叫连连等残忍手段。基于虐待动物的非人道性,现在许多国家已立法禁止马戏团使用动物表演,如巴西、新加坡、芬兰等都是这样,美国和加拿大的一些州、省也有类似立法。若没有如此,很多人在利欲熏心的驱使下,对这些动物毫无悲心,完全将其当成赚钱的机器,这是伦理的一种丧失。

如今在许多地方,对动物的虐待令人触目惊心。 比如牛马等牲口,即使背上已伤痕累累,却仍要驮运 货物、被人乘骑而艰难行路。当它们实在走不动时, 狠心的主人就用鞭子抽打或用石头猛击,从来不曾想 过身为动物的它们,也同样有辛苦疲惫、病患疼痛。

成群的牛羊,从身强力壮到老气横秋,只要还没到派不上用场或气绝身亡之前,就无有休止地被主人使用。一旦衰老得不成样子,或者被主人一刀结果性命,或者被卖给别人,无论如何都摆脱不了被宰的厄运,自然死亡的几乎一个也没有。

尤其在青海一带,每户牧民的家畜老了后,基本上都会被送至屠宰场。不像我们甘孜州,觉得年老的牦牛对家里恩德很大,还是让它自然死亡,不愿意把它杀掉。而青海那边,包括一些年轻藏人,觉得只要有块肉吃就可以了,除此之外根本没有悲心,这完全是道德沦丧的表现。

其实,旁生所感受的痛苦,是我们常人难以想象的,作为修行人,将旁生与人类同等对待非常重要。在这个世间上,从人道主义、素食主义的角度来讲,旁生跟人一样,也是有生命、有感觉的。英国学者彼得·辛格,曾于70年代写过《动物解放》一书。该书出版之后,引起的反响相当大,短短三十多年的时间里,就被翻译成二十多种文字,在几十个国家出版,英文版的再版多达26次。(我以前从头到尾看过一遍,但由于是西方的表达方式,跟我们的思维有一定差距,有时半天反应不过来,不过内容非常好。)他在书中告诫人们:人类宰杀、食用、虐待动物的行为,持久、过分,甚

至太过头了! 昔日, 随着"黑人解放"、"妇女解放"等运动的出现, 人们慢慢都能认识到: 所有人都是平等的。那么, 现在动物也应该有个解放运动, 以使它们摆脱悲惨的命运。

不过,极个别国家和有些人看后,可能没有什么 反应,但具有仁德、良知的人,还是觉得这本书起到 了很大作用。方便时,希望你们也看一下,虽然我个 人感觉,有些文字上的理解比较费劲,但它的内容特 别好。现在人类的有些理念确实需要改变,不然的话, 总以为"人吃动物天经地义"、"动物是上天赐给我们 的食物",自己的幸福始终建立在动物的痛苦之上, 这种想法和做法非常不合理。然而,能明白这一点的 人,如今可谓少之又少,因此从现在开始,大家一定 要从自己做起,在有些行为上要逐渐改进。

当然,从佛教的角度讲,也可以不用这些世间理论,只要设身处地观想:一切众生都当过我的父母,当它们正在遭受痛苦时,我应当发愿替它们代受。或者想:倘若这些剧烈的苦痛落到我身上,那将如何忍受得了?从而发誓今后不害任何众生,一定要度化它们……这样再三思维就可以了。有些人总抱怨《前行》没什么可修的,其实你没修过的话,的确没什么可修的;但你若真正观修过,就会知道需要修的太多了,而且这些特别重要,比高深莫测的境界更重要。

如果你真能对动物像对待人一样,那么作为大乘修行人,其他很多境界都可以相继出现。到那个时候,你不仅会对总的旁生界生起强烈悲心,甚至对自己饲养的动物,也会多一分仁慈、多一分爱心,尽心尽力

去保护它们。《梵网经》云:"若佛子常起大悲心……若见牛马猪羊一切畜生,应心念口言:汝是畜生,发菩提心。"我们平时无论看到什么动物,都应该心生悲悯,心里想着让它发菩提心,口里也这样说出来,这是大乘行人时刻要记住的事情。为什么呢?因为乃至虫蝇等细微含生以上的动物,都跟人类一样有苦乐感受,而且它们无一例外都当过自己的父母,对它们生起慈悲心理所当然。

其实作为旁生愚昧无知,没有福德,没有善根,没有行持善法的机会,始终处于愚痴的状态中,非常可怜。正如《大宝积经》所云:"傍生趣者无量无边,作无义行,无福行,无法行,无善行,无淳质行。"想到它们的转生因缘,我们务必要经常提醒自己,千万不要造这些罪业,以免不慎堕为旁生。

《辩意经》中讲了转生旁生的五种因,如云:"有 五事作畜生:一犯戒私窃;二负债不还;三杀生;四 不喜听受经法;五常以因缘艰难斋会。"堕为旁生的 因,佛经里说得很清楚,所以我们随时都要注意,否 则一旦不小心犯下,到时候后悔就来不及了。

对于上述道理,务必要具足前行、正行、后行来 实修,即最初要发无上菩提心;中间观想时,观旁生 总的痛苦也可以,分别的痛苦也可以;最后作圆满回 向。希望你们在掌握理论的基础上,一定要去实地修 持。倘若将这些加行修得很稳固、踏实,诸多境界自 会纷至沓来。反之,假如你连"旁生跟人类一样"的 理念都没有,那即使表面上是修行人,实际上什么法 也修不成。 前面已讲了地狱、饿鬼、旁生三恶趣,下面是总结:由此可见,不管投生于三恶趣中任何一处,都必然要受苦受难,而且这种苦难的数量多不可数,程度无比剧烈,时间也极其漫长。更为悲惨的是,三恶趣有情由于愚昧无知、无有正法光明,以至没有机会造善业,所作所为皆逃不出恶趣之因,故只要转生于此,就很难有机会脱离。

我们作为人的话,修行再差劲,也能制止自己的恶行。比如不杀生,有毅力的人就可以做得到;只要你信仰佛教,再差也可以每天念一百遍观音心咒。但作为旁生,即使能活上万年,却连一句观音心咒也没办法念。因此,想到这些众生的痛苦,一方面要生起大悲心,同时也要认识到,人与恶趣众生的差距极大,一旦堕入恶趣,就很难再有出头之日了,到时想解脱实在是难之又难。

我们作为修行人,不管出家还是在家,今生或前世一定积存了许多转生恶趣的罪业,所以现在务必要诚心诚意努力忏悔,将以往所造的恶业尽量忏净,立誓今后绝不再犯;并对恶趣中的有情生起强烈悲悯心,发愿将自己三世一切善根,回向给沦落恶趣的这些众生,但愿它们能早日脱离恶趣。

这是每天都要观想、回向的,字面上也没必要多作解释。你们对于这段内容,从现在到离开人间之前, 务必要时刻牢记。每次作一点善法,比如听一堂课、 念观音心咒、放生、闻思、背诵,都要通过念《普贤 行愿品》等长的回向文,或者一些短的偈颂,将善根 回向给三恶趣的可怜众生, 这是必不可少的修行。

同时,每个人还要思量:"我如今有幸遇到大乘正法,有了成办自他二利的机缘,一定要刻苦求法、精进修行,将来好接引恶趣所有众生到清净刹土,愿上师三宝加持我获得这样的能力。"并且祈祷上师本尊、念诵、发愿……最后将善根回向一切有情。

这段窍诀,我们平时必须要修。这没什么不会的,只要一行善、禅修,就可以这样观想。在座的修行人中,有些境界比较高,有些天天苦恼、散乱,但不管你是哪种人,总的来讲,在短短的时间中观修这些,应该谁都会。包括大城市里特别忙碌的人,也可以一边赚钱一边观想,常常这样思维非常重要。

以上这一段,希望你们在书上好好勾一下,然后在观修过程中,闭着眼再三祈祷:"但愿诸佛菩萨、本尊、护法加持,让我真正对三恶趣众生生起悲悯之心。"并将自己的善根全部回向给它们。每天若能这样行持,即是名副其实的修行人。

或许有人想:"生在三恶趣中,的的确确是痛苦之本性,那么人、天、阿修罗三善趣,该是安乐幸福的吧?"

实际上, 善趣也同样无有快乐可言, 这个道理下 一节课再给大家讲!

# 第四十九节课

### 思考题

- 1. 人类有哪三大根本苦?请一一解释其定义。若要遣除这三 苦,需要依靠什么方法?
- 2. 在现实生活中, 你经历过哪些变苦、苦苦、行苦? 请举例 说明。

今天开始讲三善趣的痛苦, 首先是人类。

戊四(人类之苦)分二:一、三大根本苦;二、八支分苦。

己一(三大根本苦)分三:一、变苦;二、苦苦;三、 行苦。

总体来讲, 六道轮回中都有三大根本苦, 但人类 感受得更为明显, 故将其安立在"人类之苦"里。

在学习的过程中,大家对此应细致地思维。毕竟地狱、饿鬼、旁生之苦,我们无法亲自感受,只能大致了解一下;而人类的这些痛苦,却是在自己身心上时刻发生的,每个人应该都有所体会。当然,你从来没有思维的话,那就另当别论了,但只要你稍加思索,就会明白佛陀所说的诸法无常、诸受皆苦之理,确实真实不虚。

所以,平时思维相当重要,这次大家共同修加行, 不能只从文字上划下去。虽说这些内容很简单,只要 你粗通佛理、懂些专用名词,就会明白它的意思,不 过真正去思维、去修行,却不是那么容易的。就像看一两本书并不难,但把书中内容通过再三串习,让它自然在心里浮现出来,并应用于实际生活中,就不是那么轻而易举了。因此,古大德一再强调"学法容易修行难",原因也在这里。

其实,下面所讲的三大根本苦,在日常生活中并不难发现。《法华经》云:"我等以三苦故,于生死中受诸热恼。"我们这些众生以苦苦、变苦、行苦,在生死轮回中受尽了折磨。那么,依靠什么方法才能遣除这三苦呢?唯有依赖于佛法甘露。世人都想趋吉避凶、离苦得乐,为此有人寻找灵丹妙药,有人追求钱财,有人渴望感情,有人寻求地位……可是真正能让我们快乐的,只有依靠佛教精神。如果佛法融入于心,则定可解除一切痛苦,就好比重病缠身的患者,必须依止妙手回春的良医,病痛才会彻底消除。

鉴于此,我很想将佛法教义,传播到每个人的心里。对有信心、智慧、善根、因缘的人而言,佛法不可不学,因为它能治疗人类的三大痛苦,诚如《无量寿经》所云:"以诸法药,救疗三苦。"我们常说"众生好苦"、"做人好难",确实,不观察不发现,一观察的话,生活中每时每刻都在涌现痛苦,最终令幸福、舒适、快乐毁于一旦。所以,世间上最快乐的是谁呢?不是有钱的人,也不是有地位的人,而是佛教中看破放下、获得自在的人。这并不是我们自赞自夸,这一点,自古以来的历史都可以证明,众多修行人的体验也可以证明。

在当今时代,要想断除人们内心的剧苦,佛法是

必不可少的妙药。因此,已发大乘菩提心的你们,不 应对旁边的人置之不理,只顾自己独享佛法美味。一 旦你有了能力、智慧、悲心,就应分享给有缘众生。 当然这也需要一个过程,倘若你自己还没成熟,就贸 然跑到城市里度化众生,很容易被环境所染污,结果 不但度不了别人,反而自己也卷进去了。因此,在修 行的过程中,既要想到利益众生,也要学会保护自己!

(今天是"三八"妇女节,我在网上祝贺所有女性佛友修行圆满、无碍自在、善妙吉祥、开心快乐。同时给智悲学校的女老师也发了一些东西。本来,今早还想给学院女众发些特殊的糖,但后来给忘了——可能你们没修黄财神吧!不过也没事,我从内心中祈祷上师三宝,加持你们每个人获得真实的快乐。

关于"三八"妇女节,我以前在《旅途脚印·女人》中也讲过,这个节日在国际上很受重视。虽然我们是出家人, 放弃了世间的一切节日,但有些传统,随顺一下也是有必要的。)

### 庚一、变苦:

人们现在所拥有的片刻快乐,可谓瞬息万变,转眼就会变成痛苦。比如,身体本来健康无病,但突然就会感冒、流鼻涕,无有自在;或者,享用对身体有利的饮食,正当吃饱喝足、心情愉快之时,没想到胃肠生了寄生虫,突然染上严重的浪踏病50,痛苦不堪。(我在十几岁时,也得过这种病。那时我还没有上学,一次在山上放牛忽然发作,差点就离开了世间,多亏旁边几个牧童发现,才把我救了过来。)这就是变苦,有些经典也称

65

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> 浪踏病: 肠胃绞痛。由于寒热交攻,胃及大小肠中寄生虫动乱妄行,突发剧痛,如牛角尖压刺胸腹。

为坏苦, 即世间上的快乐并不可靠。

《金色童子因缘经》中也讲过,妙耳商主财富盖世、举世无双,与多闻天子富饶相等。但他儿子降生之后,具足十八种丑相,家中出现诸多不吉祥,并且房子突然起火,将一切财物焚尽无余。本来这一家无忧无虑,快乐如天人,但一瞬间的变化,就让他们沦为最卑下的乞丐,过着极其凄惨的生活。51

这种变苦,在生活中也常能发现。前几天我就遇到一个穷人,她说几年前家里房子起火,丈夫也被关进了监狱。多年来,她只有带着孩子四处流浪,孩子现在没办法读书,问我能不能让他入智悲学校,后来我就答应了。

现在许多人都是如此,本来家庭状况不错,自己也年轻、富有、聪明,但一瞬间什么都改变了。所以,大家学佛以后应该明白,不管是自己还是他人,谁的身上都可能出现变苦。《般若波罗蜜多心经幽赞》中也说:"世间诸乐,必归坏尽,缘合缠忧,俱名坏苦。"世间的一切快乐,最终必归于坏尽。看看一些名人、富人,他们昔日风光无限、一手遮天,最后却以非常

<sup>51 《</sup>金色童子因缘经》云:"是时城中,有一商主,名曰妙耳。止其城内,居家巨富,财宝广多,数量增盈,与毘沙门天王富饶相等,于满度摩帝城中家族最上无与等者。其妻于后生一童子,肤体麤黑,容貌丑恶,具十八种可厌恶相,身口秽污,恶气充盈。家人眷属,随风闻者,返面而去。又复童子当初生时,舍中火起,财宝资生,焚爇竭尽,无复遗余。舍中所有一切财物资生乐具,火既炽盛而竭焚爇,所焚无余,火乃自息……昔居富威,身著妙衣种种严饰,妙香花鬘庄严其体,口中常复含咀妙香,时咽津液,又如天女,而常游戏欢喜园中,饮食衣服诸妙珍宝庄严等具而悉丰足,奴婢眷属亲里知识内外昌盛,随应所与悉得丰赡。何故今时如是破坏?所睹仪容,诚堪伤痛,头发蓬乱,尘垢污身,众苦所侵,举体枯悴,片衣破弊,腻秽增多,蚤虱萦缠,恶气充塞,国城之内最下卑苦,佣力他家营食存养,此破坏相实可悲伤。苦哉福分速归破坏,苦哉富贵所成不久,苦哉业报种种差别。"

悲惨的方式离开了人间。所以,变苦是每个人皆无法 摆脱的规律。

在座的很多人,如今虽然身体完好无损,家里比较快乐幸福,修行等方面也不错,但我们毕竟转生于有漏的轮回中,总有一天,这一切都会灭尽的。正如有首道歌中所唱:"美色,宛如夏天的鲜花;财富,好似秋天的白云。"因此,表面上绚丽多彩的事物,实际上禁不起风吹雨打,很快就会毁坏无余。当然,学过大乘佛法的人,对于任何挫折、变化都能理解,也能坦然接受。而没有学过佛的人,面对这一切时,总会觉得老天对他不公、社会对他不公,以致怨天尤人。

其实,世间上处处都是变苦,一个人正当快快乐乐时,也许忽然就被怨敌赶走了家畜、大火烧毁了房屋、病魔缠身、听到别人恶语中伤等,顷刻之间乐极生悲,痛苦纷至沓来,想都想不到。例如,2008年的"5·12"汶川大地震,下午2点27分还一切正常,但到了2点28分,突然间风云变色、天翻地覆,短短几分钟之内,无数人就家破人亡,美丽的家园化为废墟,哀嚎遍野,惨不忍睹。

可见,人类的生命极其脆弱,身体和感受都不可靠,即便是暂时拥有的安乐、幸福、名誉,也没有一丝一毫恒常、稳固,终究都离不开痛苦。有些道歌中形容:"安乐如毛发般细微、脆弱,什么时候断掉,谁也无法确定。"《正法念处经》亦云:"于生死中,多诸过患,无坚无常,变易破坏。"因此,轮回中的痛苦、不顺多之又多,安乐、幸福、愉悦却少之又少,

就算偶尔有一点,也是不坚固的,刹那间就会变成痛苦。

去年,全球爆发了一场金融危机,东西方许多富人纷纷陷入了绝境。比如,德国第五大富豪默克勒,以92亿多美元的身家在2008年《福布斯》全球富豪榜上排名第94位,但由于这场金融风暴,导致他的商业帝国一落千丈、经营惨淡。默克勒不堪投资失败、资产大幅缩水,最终扑向一辆疾驶而来的火车卧轨自杀,震惊了整个德国。还有,一度拥有5亿欧元身家的爱尔兰地产大亨罗卡,也因无法接受投资失败,致使爱尔兰第三大银行倒闭,而于豪宅内开枪自杀身亡。这样的现象不可胜数,去年一段时间里,好多有钱有势的上层名流,在短短几个月中倾家荡产,完全变成了另一种人。

当然,没有学过佛、不了解轮回状况的人,一遇到变故,就会觉得天昏地暗、万念俱灰,而稍有修行境界的人,则绝不会如此。所以,我们作为修行人,每天要好好思维这些道理,通过以上的比喻、案例,真正体会到人间的痛苦。倘若你能从心坎深处认识到"世间一切不离痛苦,没有一个安乐永恒不变",从而息灭对世间万法的贪著,乃至对整个轮回都生起恐怖心、厌离心,那你的修行肯定会成功。否则,不了解三界轮回的真相,只是表面上用些高深莫测的术语维护自己、安慰自己、赞叹自己,恐怕没有多大意义。

所谓修行,一定要想方设法改变自己的心。只有 对轮回生起出离心,刹那也不愿意呆在这里,就像胆 病患者厌恶油腻食物、犯人厌恶黑暗的监狱一样,修 行才会圆满成功。《四百论》中云:"于此大苦海,毕竟无边际,愚夫沉此中,云何不生畏?"轮回是一个无边无际的大苦海,愚昧无知的凡夫沉于此中,以苦为乐、把不净粪当美食,始终看不清万法的真相,对此应当心生畏惧。

放眼当今社会,说实话,许多人的行为没有丝毫意义,人生如此短暂,为了财富、名声而付出一切,到头来又能得到什么?只要一想,不少人应该有所领悟。然遗憾的是,还是有相当一部分人,想法与我们截然不同,你给他指出一条光明、快乐的金光大道,他反而认为你精神有问题,质疑你动机何在,对于这样的人,我们也无计可施。

但不管怎么样,愿意接受佛教的人,希望你们好好思维轮回的痛苦,并通过不断串习,发自内心对此有所认识。若能如此,佛法的许多境界,包括密法的超胜境界,自然会在你心里显现出来。否则,不经过次第修行就想开悟,除了个别利根者以外,一般人又谈何容易?

## 庚二、苦苦:

所谓苦苦,指前面的痛苦还未烟消云散,后面的 打击又接踵而来,可谓一波未平,一波又起。比如说, 麻风病还没有痊愈又生毒痈<sup>52</sup>,毒痈还没好转又生脓 疮;父亲不幸逝世,紧接着母亲也撒手离去,被怨敌 抢劫一空又加上心爱之人命归黄泉。

69

<sup>52</sup> 毒痈:头疽,疮初起顶如粟米,后来根盘扩大,状如蜂巢。

曾有一则新闻报道,东北有户人家一天内连遭奇祸:孩子放学的路上,被一辆面包车撞死;父亲为了救他,拦车时被一辆轿车撞断腿;妻子难以承受这严重的打击,精神失常;老母亲听说后突发脑血栓,住进了医院。人们都说这家特别不顺,但其实也是前世或今生的业力现前,才导致了这些痛苦。

《贤愚经》中的微妙比丘尼,在家时痛苦屡屡发生在她身上,各种经历更是不可思议:一次,她因有孕在身,要和丈夫、儿子回娘家生产。途中在一大树下过夜,半夜时她突然临盆,流出很多污秽之物,结果引来毒蛇,咬死了她的丈夫。第二天一早,她爬去拉丈夫的手,才发现他已死去多时,当即伤心得昏厥过去。大儿子见此情景,大声哭叫,她又慢慢苏醒过来。无奈之下,她只好把丈夫的尸体丢在那里,肩上担着大儿子,怀里抱着小儿子,涕泣着上路。

半路遇到一条大河,又深又广。她就把大儿子搁在岸边,先抱小儿子渡河,回来再接大儿子。等她去接大儿子时,大儿子见她过来了,兴冲冲地淌进水里,不料竟被急流冲走了。她想去救大儿子,却力所不及,只能眼睁睁看着他随水而逝。她悲痛欲绝地返回对岸,寻找小儿子的踪影,岂料小儿子已被狼吃掉了,唯有血迹斑斑、残骸满地,她又一次昏厥过去,很久才醒过来。她继续向前赶路,正好遇到一婆罗门,是她父亲的朋友。她问起父母的情况,婆罗门说:"你父母的房子近日起火,一家人全被烧死了!"……

对我们而言,虽没有像她一样,有这么严重的痛苦,但平时还是能感受到很多。比如,今天感冒了,

别人又说自己坏话,同时还丢了最珍贵的东西,路上也非常不顺……有些人遇到这些以后,就觉得很倒霉,但实际上也没什么,因为世间本就如此,我们如果心里有数,面对起来也比较容易。

关于苦苦,隋朝慧远大师在《维摩义记》中形象地解释为:"从苦生苦,故名苦苦。""苦上加苦,故名苦苦。"这就像我们常说的"祸不单行",一个人在众多业力的激发下,种种痛苦层出不穷,从苦中又产生苦,或者苦上又加苦,此即为苦苦。

总之,人间的这些痛苦,我们不但要从文字上了解,观修时也要有所体会,了知轮回中无论生于什么地方,都会一个痛苦接着一个痛苦,这个痛苦还没消失,那个痛苦又出现了,连一刹那安安稳稳、快快乐乐的机会也没有。此时,我们应当祈祷上师三宝,发愿代受所有众生的痛苦。就像《修心七要》中所言:"当我遭受痛苦时,愿众生的所有痛苦都加于我身上,以此善根,但愿消除一切众生的痛苦。"这是将痛苦转为道用的最好方法!

## 庚三、行苦:

我们这些自以为安乐的人,表面上好像没有亲身受苦,但实际上,也绝没有摆脱痛苦的本性。比如,吃饭穿衣、住房受用、装饰设宴等,都可能成为造罪业的因,所作所为完全是罪恶的伪装,这一切的后果无疑就是痛苦。

行苦的解释方法,《俱舍论》、《宝鬘论》等诸多 论典中各有不同,但一般按大乘的观点,行苦是指变 化,也就是说,只要是变动迁流的事物,即是一种痛苦。《入中论》讲义中也说,见"众生犹如动水月",从而对其产生悲心。为什么呢?因为众生像水中月影般动摇不定、毫无实质,不由自主地随因缘变化,不可能有真实的快乐,所以要对其生起悲心。这方面的道理,在《中观四百论注释》、《中观根本慧论》等中也有阐述。

通常而言,行苦是很难体会到的。宗喀巴大师在《菩提道次第广论》中,用过一个比喻说<sup>53</sup>:就像生了疮没有去碰它一样,当时虽然没有感觉,但只要这个东西在,痛苦就会随时到来。因此,行苦虽然暂时没有表现出来,但它始终以一种隐藏的方式存在着。

还有些经典中,用生、老、死对应三大痛苦:所谓的生,以行苦示现;所谓的老,以坏苦示现;所谓的死,以苦苦示现。54大家在修行过程中,应该经常观察这些道理,以切实了解佛陀所讲的"轮回皆苦"。常听人说:"谁说轮回痛苦啊?我现在就过得很快乐,你看,我有钱、有地位,一点痛苦都没有……"但这种快乐,充其量只不过一两天,你敢保证永远能如此吗?你从小到大都是这样吗?答案必是否定的。其实,只要真正统计生活中的苦与乐,除了个别有境界的修行人以外、大多数人快乐的比例应该说很小。

下面,以茶叶与糌粑为例,进一步说明行苦的道

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> 《菩提道次第广论》云:"又如热痈,俱未触会二触之时,有漏舍受,为诸粗重之所随逐,故名行苦。"

<sup>54 《</sup>缘生初胜分法本经》(隋达摩笈多译)中,比丘白佛:"大德,生以何苦示现?"佛言比丘:"行苦示现。"比丘白佛:"大德,老以何苦示现?"佛言比丘:"坏苦示现。"比丘白佛:"大德,死以何苦示现?"佛言比丘:"苦苦示现。"

理:

茶叶是汉地生长的一种植物,藏地以前不产茶,现在除了极少的地方外<sup>55</sup>也不产。其实在茶叶的播种、剪叶等一系列过程中,杀死的众生不计其数。以前我去过云南、杭州等地,看他们在种植茶叶时,茶叶上有密密麻麻的虫,被农药一喷,就全部死了。

关于现在的茶,那天一个韩国人跟我讲:"好茶是不可能上市的,你们买的这些全部是垃圾,以后不要再喝了。您想喝茶的话,我来提供。"不过,有些情况也的确如此,据说好茶都被种茶人自己留着,而不好的茶,才会拿出来卖,明明是一年的普洱,包装上却写着"千年普洱",差距特别大!

在藏地,茶叶在人们日常生活中必不可少。以前 阿底峡尊者进藏时,为了给他洗尘,藏族信徒向他敬 献了茶。尊者先是"献新"供养诸佛菩萨,然后开始 喝茶。喝过以后,尊者非常欢喜,说:"藏地有这么 好喝的茶,真是你们的福气!即使在我们印度,也没 有这种茶。这茶喝了不仅解渴,还有明智、壮身、解 困、乐行善事等诸多好处,如果印度有这种茶,我会 不惜用金子买来。"所以,我们也应学习阿底峡尊者, 有时间就好好喝茶(众笑)。不过在这里,华智仁波切 要阐述的是,茶叶背后还隐藏着种种痛苦:

在过去,康定以下到雅安之间,道路只能徒步行走,茶叶要想运进来,必须完全靠人力。为了一次性多运点,每个人需要携带重达六十二卡56的份量。而

<sup>55</sup> 如炉霍县种植少量的茶叶,叫做俄色茶。

<sup>56</sup> 卡: 藏地茶叶的计量单位。

且在二郎山的森林中,常有强盗、猛兽出没,茶商每次路过之时,能安然通过的几乎很少。(当时的社会状况,从法尊法师、贡嘎上师的历史中也看得出来。)在运茶的过程中,人们将大茶顶在头上,久而久之,前额的皮肤被磨得一干二净,甚至到了白骨清晰可见的程度,但仍在不停地运送。(二十年前我去尼泊尔时,在尼泊尔的边界,见那里的人都用头顶着很多东西,就想起了华智仁波切的这段文字。)而从康定以上,虽然道路比较畅通,不需要依靠人力,但也要用犏牛、牦牛、骡子等驮运上来。由于路途漫长、风雨兼程,所有牲口都是腹背疮伤57、毛脱皮烂等。

说到茶的来之不易,许多藏族老年人都深有感触,甚至有些人还经历过昔日运茶的艰辛。那时候得到一块砖茶,确实不容易,背后有许多的付出和痛苦。相比之下,现在交通发达,运输工具也很先进,是否就不会造那么多业了呢?也不是。如今制作茶叶及交易的过程中,人们造的罪业并没有减少,只不过中间有些过程省了而已。

不仅运输时人畜要感受无法想象的役使之苦,而 且在经销茶叶时,买卖双方都要通过弥天大谎、不顾 廉耻、发誓赌咒、背信弃义等欺骗手段或大吵大闹来 销售,这一点势必在所难免。(现在很多居士经商,觉得 不打妄语没办法做生意,不做生意,就没办法生活,他们为 此非常苦恼。这个问题,是佛教因果与现实生活之间的矛盾, 我们也找不到两全其美的方法,只能回答:"尽量真实一点,

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> 腹背疮伤: 指牦牛驮货时,背部被鞍子或货物磨伤,腹部肚带紧勒,行走时将腹部磨伤。

别的办法可能也没有了。")

在藏地,人们以前喝的都是大茶,而现在逐渐有了普洱、龙井、茉莉花茶等。这些茶叶的背后,也照样隐藏着许多恶业。因此,我们平时喝一口茶,觉得好香、好舒服,但它却离不开痛苦的本性。当然,详细分析这些客观问题,并不是要求大家以后不吃不喝,而是让你们清楚地认识到:一切快乐的背后,还有无数的痛苦或痛苦之因。

其实有漏法不离迁流变化,这就是行苦,如《心经幽赞》云:"诸有漏法,性堕迁流,逼迫不安,皆名行苦。"所以,你觉得喝茶快乐,但它也是变化的,背后隐藏着诸多痛苦;你觉得吃饭很享受,但它仍离不开行苦,如诗中云:"谁知盘中餐,粒粒皆辛苦。"这一点,你没有去过加工厂、市场,可能感觉不到,反而认为生活清净无比、充满阳光,但你真正去了之后,必定会有不同的感受。

我们平时修行比较差,原因也是从不思维这些道理。比如住在一所房子里,从来不想房子的来源是什么?用着信众的血汗钱,从来不想有没有对不起众生?一天换一件漂亮衣服,什么白的、红的、黑的、绿的、花的、上白下黑……虽然特别快乐,却从不想它的背后是什么?甚至只吃一顿简单的饭,也从不想这些柴米从哪里来?其实,思维这些就是修行,若能经常这样串习,即是很好的修行人。所以,我们平时要对起心动念、所作所为涉及的人和物多作观察,否则,像精神病人那样只顾自己,对眼前、未来、过去的一切从不分析,那对修行不会有任何帮助。

刚才讲了茶叶在运送、销售时,处处离不开行苦的本性。那么,除此之外是不是再没有其他痛苦了?并不是。在茶叶经销的过程中,按照藏地以前的规矩,基本上要用绵羊毛、羊羔皮来兑换,而这些绵羊毛、羊羔皮,背后也潜藏着许多罪业。

就拿绵羊毛来讲,夏季时,每只羊身上的虱子、 吸血虫等,与它的羊毛数量不相上下。当人们用剪刀 剪羊毛时,这些含生大多断头断腰、内脏脱出而亡, 剩下来的也与羊毛绞在一起,憋得喘不过气,最后只 有死路一条。

羊羔皮也不例外。小羊羔出生之后,身体正在发育成长,刚有了苦乐感受、能感受到生存的快乐时,主人为了羊羔皮,就立即把它宰杀了。虽是愚昧无知的畜生,但它也同样渴望生存、畏惧死亡,害怕遭受气息分解的痛苦。而且,小羊羔的母亲见孩子被杀,就像死了独子的慈母一样肝肠寸断,这些都是我们在现实生活中亲眼目睹的事实。因此,只要稍微思索一下诸如此类的商品买卖,就能深刻地认识到:仅仅是喝一口茶,也已成了恶趣之因。

所以,喝一口茶也不容易啊!现在人在买茶时,用的虽然不是羊羔皮、绵羊毛,而是钱,但这些钱的来源又是如何?大家也应该从各方面分析。

# 第五十节课

#### 思考题

- 1. 华智仁波切说,糌粑的背后会杀许多虫,吃糌粑就如同在吃虫。对于这句话,你怎么理解?这样说有什么必要?
- 2. 既然行住坐卧皆离不开行苦,一切都成了造罪业的因,那我们是不是要不吃不喝、什么都不能做?请说明理由。
- 3. 人类具体有哪些生苦? 你觉得这些描写得真实吗? 你对此有何体会?

今天继续讲三根本苦中的行苦。

这里讲了,我们所吃的食物、所喝的茶,背后都隐藏着各种罪过。但这样说,并不是让你不能喝茶、不能吃糌粑、不能吃米饭,真正的修行人必须饿死。藏地的措智让珠等大德,也讲过清净食物的诸多功德,因此享用饮食并不过分,关键是要明白:这些饮食的背后,还有许多不为人知的恶业。

自古以来,大德们对清净食物有很多赞叹。就拿茶叶来说,阿底峡尊者来藏地时对它赞不绝口,说喝茶可强身健体、神智清醒、遣除疲劳和睡眠、生起善心,尤其是来自汉地的茶,跟天人的甘露没什么差别,是供养三宝的极好供物。据历史记载,尊者还将茶叶当成最好的礼物,寄给印度的高僧和友人。同样,在汉传佛教中,许多大德也极为推崇茶文化,并将其与禅宗结合起来。由此,茶叶的殊胜可见一斑。

尽管茶叶背后有一些过患,正如前文所说,种植时会杀害虫类、销售时会说妄语等,但我们作为享用者,相续中若没有这种发心,过失应该不会太大。比如,一个人在喝茶时,并没有杀虫的意乐,也没有杀虫的行为,最终没有亲自去断绝虫的命根,那么按照佛经的观点,他不会有杀生的罪业。

任何经典中都没有说,你做一件事情时,如果间接导致了众生被杀,就要承担杀生的所有罪过。虽然每个人的日常行为中,不知不觉会牵涉许多恶业,但只要你来到这个世界,就难免如此,想完全清净也是不现实的。以前宣化上人说过,凡夫人走路会踩死虫蚁,而只有阿罗汉等圣者,行走时脚不沾地,离地总有三公分那么高,这样才不会把虫踩死。

因此,在这个世间上,不掺杂一点罪业的饮食,哪里都找不到。然尽管如此,大家也不要以无所谓的态度对待所有事物,而应关心它背后的一切,为那些相关的众生多作回向。比如,你每天早上起来应该想:"我今天所享用的饮食、衣服,或者所接触的任何事物,如果与哪一个众生有缘,但愿他的相续获得利益。"这样以菩提心摄持,自己的一切行住坐卧,全都成了功德,于菩提道有利,这对修行人而言至关重要。

下面就藏地生活中不可或缺的糌粑,华智仁波切再作一番剖析,以阐明行苦的道理:

糌粑,是青稞炒熟之后再磨成的粉,为藏族人数 千年来的主食,就像汉地的面食、米饭一样。青稞一 般生长在海拔 3200 米至 3800 米之间, 3200 米以下或 3800 米以上, 都不会生长——我们学院就是 3800 米以上, 坛城刚好是 4000 米, 所以这里基本不长青稞, 即使有人种一点, 也长得不饱满。

历代许多高僧大德,对糌粑的赞叹非常多。譬如,金厄瓦格西说过:"修行人唯一不可缺少的殊胜食物,就是糌粑。"有人曾问一位著名的医生:"世上能治疗百病的灵丹妙药是什么?"他回答:"是糌粑。"有些大德也赞叹道:"食用糌粑,可祛除身体里的风寒,增长智慧。"而且历史中记载,糌粑是观音菩萨特意加持并赐给藏地的食物,谁若食用,相续中就能生起大悲心。

在藏地,从没有听说谁因吃糌粑中毒了,或者医生不让病人吃糌粑。一个人即使病得再厉害,其他食物都无法下咽(如患了食道癌),糌粑还是可以食用。甚至有些专家发现,糌粑对人体健康、寿命延长,有不共的功效。最近有学者研究后宣称: "在一百万人当中,能活到一百岁的,只占百分之六点几。但是高寒缺氧的青藏高原,百岁老人却非常之多,他们延年益寿的主要原因,与常吃青稞是分不开的。" 尤其是与肉类、鱼类相比,糌粑绝对称得上是"清净食物"。但此处为了阐明行苦的道理,华智仁波切告诉我们:糌粑的背后也有很多罪业。

他是怎么讲的呢? 糌粑的来源是青稞,青稞在最初耕耘时,地上所有的虫被活活埋到地下,地下所有的虫又被翻至地面上,耕牛不论走到哪里,随之而来的乌鸦、乌雀,都会跟在后面不停啄食着小虫。当灌

溉田地时,水里的含生会干涸而死,旱地上的含生则溺水而亡。到播种、收割、舂磨等时,所杀的含生也不可胜数。想到这些,我们吃糌粑就如同在吃虫蝇粉末一样。

或许有人认为:"既然吃糌粑如同吃虫,那吃素和吃荤就没什么分别了。"这种想法不合理。此处所说的"一样",是让我们认识到糌粑的背后有许多罪业,并不是说吃一碗糌粑和吃一碗虫真的完全相同。措智仁波切也讲过:"吃虫跟吃糌粑有很大区别。吃了糌粑以后,可令修行人身体健康、长久住世,行持许多善法。而他身体好的话,体内两万一千条虫也会健康,不会死去。虽说种植青稞时难免会杀生,但这些众生即使没有被杀,到了秋冬季也会冻死。所以,只要不是故意杀虫,过失不会有那么大。"当然小的过失还是会有,所以,大家平时享用食物时,应回与之相关的所有众生离苦得乐,这样的话,功德会远远胜于过失。

我们做任何一件事情,都要看看功大还是过大。倘若盲目地认为不能吃糌粑、不能喝茶、不能吃酥油,一直等着饿死,那过失会更大。佛陀在任何经中都没有说,所有修行人一定要等死。华智仁波切之所以讲食物的过失,也主要是为了提醒我们:修行要以正知正念来摄持,否则,到时候会偿还很多债务。

我曾看过汉地寺院的一个偈颂:"施主一粒米, 大如须弥山,若不勤办道,披毛戴角还。"这跟藏地 有些大德的说法不谋而合。施主所供养的任何财物, 我们在修道过程中,都应随时念经回向,不要认为可 有可无,对施主的供养一点也不珍惜。在过去,藏汉两地的高僧大德特别惜福,注意珍惜粮食,对供养随时作回向,否则,今生肆无忌惮地享用施主的财物,来世很可能要当牛做马,用自己的身体去偿还。

所以,这些因果观念,大家一定要学习。通过学习,对不同的观点认识之后,再去分析各个教言的究竟密意在哪里,这样一来,你的行持就不会偏堕。否则,一听到糌粑、茶叶的过失,就从此不吃不喝,什么都不敢做,这也没有必要。因此,行持善法的时候,大家先要了解大德们的不同意趣,只有这样,才能懂得诸佛菩萨的密意何在。

又有人想:"既然糌粑、茶叶都有过失,那被称为三白三甜58的酥油、牛奶等,应该是无罪清净的食物吧?"但事实并不是这样。为了获得这些东西,大多数小羊羔和牛犊都会被杀,即使是未被杀的,也很难吃到一口甘甜的母乳。主人用绳子将它们拴在桩子上,行走时两个牛犊互相连在一起,吃一口奶的权利也被剥夺了,而主人则从牛奶中提炼出酥油。(藏地大德对酥油的功德也讲得特别多,但今天不讲了。因为最近酥油卖得比较贵,若讲得太多了,你们想买又没钱,可能会有点伤心!)

本来,母亲身体的精华,是孩子生命的源泉,但牛奶被夺走以后,牛犊会处于不死不活的地步——这些道理,当过牧民的人完全明白,而生长在汉地的道友,不一定特别清楚。其实在藏地有些地方,人们的

-

<sup>58</sup> 三白三甜: 乳汁、乳酪、酥油为三白,冰糖、蔗糖、蜂蜜为三甜。

行为极其恶劣,小牛刚生下来就被杀掉,如此主人在整个夏天中,就可以不断地取用牛奶。有些牛犊即使没被杀,也喝不到一口母亲的乳汁,这种遭遇,与人类的境况对比,真的相当可怜。而只有极少数信仰因果的牧民,在得到牛奶的同时不会伤害小牛,做任何事都能掌握分寸,这样他们生活上也没有太大罪过。就像汉地的一些农民,从来不去偷盗,也不故意杀生,完全靠自己的勤劳种庄稼,那他所享用的粮食,可以说是无罪的。就算有一些罪业,只要念些心咒作回向,即可得以清净。

下面讲母牛:虽是体魄健壮的母牛,但因主人日日抽取其精华,到了春季时,因绿草还没有长出,冬天的干草也吃完了,身体得不到食物的补充,此时它们从卧处爬也爬不起来,已是精疲力尽、奄奄一息。所以,牦牛的"金融危机"是在春天,这时候牛都比较瘦,尤其是一旦下大雪,地上的草全被覆盖住了,很多母牛和小牛会因此而饿死。即便侥幸活了下来,也是干瘪羸弱、四肢萎缩、步履艰难、濒临死亡,成了拨炒棍头一样。

"拨炒棍头",是炒青稞时在锅内翻拨的木棍,棍头上还捆了一点东西。春天的小牛特别瘦,似乎轻飘飘的,牧民们一看就会说:"它像拨炒棍头一样,可能熬不过今年春天。"这是藏地对牲口瘦弱的一种比喻,你们可能不太容易理解。

以前我在读中学时,课本里有好多汉地的比喻。 当时汉语老师是汉族人,他上课时一个人讲得很起 劲,可是我们怎么也听不懂,虽见他在那儿拼命地表 演,但心里一点影象都显不出来,这就是传统习惯不同所致吧。听说过去格鲁派一些格西讲《前行》时,也觉得有些比喻比较难懂,怎么样都想不出来。像这个"拨炒棍头",我以前就做过,因为是牧民家的孩子,从小就会打酥油、炒青稞,家里的活儿都会干,现在若给我一块布和一个木棍,我也能马上做得出来。

总之,现在认为幸福的所有事物,包括口中吃的、身上穿的,一切财物、食品、受用,都唯一是通过造罪业才得来的。且不说无恶不作的有些行为,就算是看似清净的生活,阿罗汉等圣者去观察时,也直接、间接与罪业有密切关系。

"天眼第一"的阿那律尊者,曾用神通看一杯水,发现水里有无数生命,因此不敢喝。后来佛陀告诉他:不应以阿罗汉的神通观察,而应以肉眼所见,抉择某些行为的取舍。汉地《毗尼日用》中也说:"佛观一钵水,八万四千虫,若不持此咒,如食众生肉。"并要求出家人在喝水之前,念宝髻如来心咒"嗡哇西波拉牟尼娑哈",这样才不会有过失。

如今随着科技的发展,凭借科学仪器观测,发现一杯水里真的有很多细菌,但早在两千多年前,佛陀及诸位圣者对此就已清楚照见了。那么,我们喝水会不会有过失呢?佛陀说,只要不是肉眼所见,没有故意杀生之心,则不会有过失。否则,我们肉眼看不见的东西太多了,包括所谓的"暗物质"59,占了宇宙

83

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> 什么是暗物质? 暗物质(包括暗能量)被认为是宇宙研究中最具挑战性的课题,它代表了宇宙中 90%以上的物质含量,而我们可以看到的物质只占宇宙总物质量的

间所有物质的90%以上,所以,取舍应建立在看得见的层面上,不然的话,我们造的业就不计其数了。

其实,业的建立跟心有关。按照大乘论典所言,业分为不动业、非福业、福业<sup>60</sup>,这些皆依无明而起。所以,业跟分别念有很大关系,倘若没有分别念的造作,只是无意中造了非福业,则不会成为堕恶趣的根本因。因此,对于这些问题,大家一定要分清楚。

当然,有时大德们为了强调某个道理,比如这里所讲的行苦,会再三告诫我们:任何一个表面的快乐,背后都有许许多多罪业,这一切的果报终将要感受浸浸无边的恶趣之苦。从而令我们认识到"诸行无常,诸受皆苦"、"三界犹如火宅"的真谛,这也是有特殊必要的。不过,现在人一听"三界皆苦",经常无法接受。尤其是一些成功人士,总觉得自己很风光、很快乐,没有什么痛苦,却不知现在的一切所为,都将成为未来痛苦之因,只不过眼前还没有感受到而已,一旦用微妙的智慧来观察,现在的一切皆不离行苦的本性。

以上讲了三根本苦的最后一个——行苦。

己二(八支分苦)分八:一、生苦;二、老苦;三、病苦;四、死苦;五、怨憎会苦;六、爱别离苦;七、求不得苦;八、不欲临苦。

<sup>10%</sup>不到(约5%左右)。暗物质无法直接观测得到,但它却能干扰星体发出的光波或引力,其存在能被明显地感受到。科学家曾对暗物质的特性提出了多种假设,但直到目前还没有得到充分的证明。

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> 不善业,称为非福业;欲界所摄的善业,称为福业;色界、无色界所摄的善业,称为不动业。

关于八种支分苦,《佛说五王经》<sup>61</sup>中有广泛的描述。其实汉文的《大藏经》,收录了好多殊胜经典,但可惜的是,现在全部尘封在书架上,真正通达的人屈指可数。平时我接触一些佛教徒或法师时,发现他们常提起的只有几部经,除此之外,并没有大量阅经的习惯。我们藏地也是一样,《甘珠尔》(佛经)与《丹珠尔》(印度大德的论著)大概三百多函,但这些不要说完全通达,经常翻阅的,除了极个别高僧、格西以外,也寥寥无几。虽说许多信众特别虔诚,但如果问他:"什么是八支分苦?八支分苦在哪一部经里讲得很清楚?"可能大多数人都答不出来。

实际上,《前行》的很多道理,在《大藏经》中都能找到出处。这些经典,以前的译师都翻译过,但现在真正能了解的,不知道有多少。我曾遇到一位比较出名的法师,在与他探讨《前行》的过程中,他始终认为华智仁波切所讲的这些内容,只与藏族风俗习惯有关,跟汉传佛教毫无瓜葛。当时我就以七支供为例,从各方面给他讲了很多,以说明《前行》与《大藏经》并不相违。其实他只是没看过《大藏经》而已,如果看了,就会明白华智仁波切讲的许多道理,除了少数印度、藏地的公案以外,在《大藏经》中都能一一对应。所以,《前行》并非只是藏地传统所汇集的一本书。

如果你们有时间、有精力,希望也能好好钻研一

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> 《佛说五王经》: 失译人名,附东晋录,收于《大正藏》中。内容为五王共相友善,四王各说世乐,惟普安王说出世乐,因引四王见佛,佛为说世间八苦,遂同出家修道。

下《大藏经》。尤其是城市里的年轻人,通过网络等方便途径,很容易读到这些经典。然而,有些人可能太忙了,每天忙于各种琐事,根本没有心思读佛经。但不管怎样,希望有缘的道友还是抽空翻阅一下,对这些道理认真去思维。

这次我讲共同加行,并不是要求大家在理论上有 超越的认识,而是希望你们对每节课、每个道理,能 一丝不苟、认认真真地去观察、去串习。这些没什么 不懂的,只要辅导员念一遍,你就可以直接观想了。 其实生老病死的道理很简单,如果你实在观不来,可 以到医院去看看,那里是生老病死最好的现场。当年, 释迦牟尼佛也是通过四门出游,看到一幕幕生老病死 的景象后, 真正生起了出离心, 知道自己身为王子也 逃不出死亡,逃不出轮回之苦,因而力求出家,前往 寂静处潜心修行,终证佛果。学院的很多出家人,有 些也是感悟人生苦短、琐事无边, 于是舍弃一切而出 家修道,但有些不一定有这么好的出离心。而作为在 家人,即使你没有出家的缘分,也应该对生老病死有 深刻认识, 并在此基础上, 再三思维这些道理。其实, 生老死病谁都会思维, 只不过很多人不去做罢了。如 果你不去做,那修行境界永远也不可能提升!

### 庚一、生苦:

本来,人类有胎、卵、湿、化四生,但因南赡部 洲的人大多是胎生,故此处主要是讲胎生之苦。

按照佛教的观点,有情生命的延续,要经历本有、 死有、中有几个阶段。"本有"是从投胎后开始,直 到死亡之前,即今生的整个过程;"死有"是指从死魔缠身到断气之间(也有说是死时断气的一刹那);"中有"又称中阴身、寻香识,指此期生命结束到下期生命开始的过渡阶段。

《正法念处经》里说,中有寻香识<sup>62</sup>是一种意识形态,具有他心通等有漏神通,就像梦中身体一样飘飘忽忽、晃晃悠悠的。一旦它为业力所牵,进入父精母血中,逐步会形成凝酪、膜疱、血肉、坚肉和肢节……从而出现身体。

所以,身体是以父母的不净种子而生。那它有没有开始呢?应该有。这个开始是什么样呢?这一世的身体,依靠父母的不净种子产生;而父母的身体,又依靠他们各自父母的不净种子产生……这样一代一代往前推,最后可推至人类祖先的身上。然后,再从人类往前追溯,若依达尔文的"进化论",最早应始于一种蛋白质,由它形成单细胞生物,慢慢演变成如今的动物及人类。所以,这是身体的起源。

那心识有没有开始呢?也有。大家都知道,"我"是在五蕴聚合上假立的,五蕴即为名与色,其中名以识蕴为主,是一种心识的状态。这种明清的心识,对每个众生而言,从无始以来就一直跟随着,纵然这个世界坏灭,也会迁移到其他世界去,故心识可以一直往前推。它的最初起现,密宗的无上瑜伽中叙述得非常细致。

人类的心识入胎之后, 一般要经历五或七个阶

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> 寻香: 食香者, 欲界中有或中阴身, 各依因缘善恶, 吸食种种香、臭气味, 故名寻香。梵语译作乾达婆。

段,这在《大圆满心性休息》中有宣说<sup>63</sup>,《大宝积经》 <sup>64</sup>之《佛为阿难说处胎会》<sup>65</sup>中也讲得十分详细。方便 时,你们应该看一下,以了解入胎、住胎的整个过程。

那么,住胎到底有什么痛苦呢?胎儿在肢节诸根齐全时,会觉得母胎非常狭窄、臭气扑鼻、漆黑一片,仿佛被关在监狱里一样。(如今我们虽然记不起来了,但实际上那时非常痛苦,又黑、又臭、又没自由,四肢蜷缩,饱受挤压之苦。)当母亲吃热的饮食时,胎儿会像置身火中烧灼一样痛苦;母亲食用凉的饮食,又会给他带来浸在冷水中一样的痛苦<sup>66</sup>;母亲睡觉之际,他感到如同被大山压着一样痛苦;母亲饥饿的时候,他会有如堕入万丈深渊般的痛苦<sup>67</sup>;母亲在行住活动时,他觉得像被狂风席卷一样痛苦。此外,佛经中还说,母亲吃酸、甜等食物时,胎儿皆会感受诸多痛苦<sup>68</sup>。

曾有一个博士叫钟茂森,他在《因果轮回的科学证明》中,专门用现代的语言,讲了胎儿住胎的种种

<sup>63</sup> 《大圆满心性休息》云:"痴识风心明点聚,凝酪膜疱及血肉,坚肉支节鱼龟形,经七七日渐成身。"

<sup>64 《</sup>大宝积经》: 一百二十卷,收于《大正藏》第十一册。玄奘在临死前一年曾试译几行,感觉气力衰竭而辍笔。菩提流志从神龙二年开始编译,历时七年才译完。全经共四十九会七十七品,其中二十三会八十一卷余是过去不同译师所译,三十六会三十九卷半是菩提流志新译,故此经是旧译和新译的合编本。全经内容泛论大乘佛教之各种主要法门,涉及范围其广。

<sup>65 《</sup>佛为阿难说处胎会》:藏文叫《阿难入胎经》;汉文还有其他几个译本,如《佛为难陀说出家入胎经》、《佛说胞胎经》(西晋竺法护译)。主要讲入胎之因缘及胎中三十八个七日生长之相貌,出胎七日后所生八万尸虫之名字,末说五阴皆无常、苦、无我我所。

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> 《佛说五王经》云:"母噉一杯热食,灌其身体,如入镬汤。母饮一杯冷水,亦如寒冰切体。母饱之时,迫迮身体,痛不可言。"

<sup>67 《</sup>佛说五王经》云:"母饥之时,腹中了了,亦如倒悬,受苦无量。"

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> 《大宝积经》云:"若母多食或时少食,皆受苦恼。如是若食极腻或食干燥,极冷极热,咸淡苦醋,或太甘辛,食此等时,皆受苦痛。"

痛苦<sup>69</sup>,我看过他的一些文章和光盘。不过现在的医学界,一般只研究母亲的痛苦,对胎儿之苦几乎没有描述,只有在佛经中,才对胎儿的诸多苦况讲得很详细,如《大宝积经》云:"难陀当知,处母胎中,有如是等种种诸苦。"

胎儿住胎圆满九到十个月后(当然也有特殊情况,如上座老生比丘住胎六十年;老子住胎八十一年,他将《道德经》写成八十一章,也是为了纪念母亲怀他八十一载),紧接着要面临出生的时刻。降生时,由于三有业风的吹动,迫使他头足倒转,大头朝下<sup>70</sup>。当通过产门时,好似被大力士拉着脚拽出来摔在墙壁上一样痛苦。经过盆腔的整个过程,就好像通过铁斧上的铁孔一样痛苦。如果母亲产门过于狭窄而生不出来,可能胎儿就这样惨死在母亲肚子里,或者母子二人同归于尽。

当今时代,难产的现象也比较多。2009年,亚洲也门国家一12岁的孕妇,难产三天后因大出血死亡,腹中的胎儿也难逃厄运。(可能是众生的业力吧,这个国家未成年结婚的现象比比皆是,甚至还有八九岁的小孩子结婚、离婚。)

<sup>69</sup> 钟茂森博士在《因果轮回的科学证明》中说:"现在西方拍摄的技术很发达,能够隔着母体,用三维的角度来拍摄母亲体内胎儿的生活状况。胎儿在母体内真的是很痛苦,他是头朝下、脚朝上这么倒悬的,这么一挂就挂十个月。母亲如果动一动,他就会觉得像地震一样;母亲喝一口凉水,他就好像到寒冰里,冰窟窿一样;母亲喝一口热水,他就像到热汤里一样。胎儿在母亲的体内就像坐牢一样,一坐就坐了十个月。完了之后要出生的时候他也是很痛苦,像婴儿从母亲体内出生的时候,好像两座大山把他夹着夹出来。当他出来以后,因为在母亲体内的胎儿皮肤都很细滑、很细嫩,结果一出来之后接触到空气,就感到像针刺一样的痛苦。所以你看婴儿一出生他就哇哇大哭,为什么哭?就是因为他太痛了、太苦了。正因为这样的痛苦,这种折磨就把他前生的记忆给统统磨掉了,所以一般人都没有办法记忆自己的前世,这个有道理。"

<sup>70 《</sup>大宝积经》云:"由业力故,风吹胎子,令头向下,双脚向上,将出产门。"

2007年,北京一所医院里,一位22岁的孕妇因难产,急需做剖腹产手术,但她丈夫拒绝签字,致使孕妻身亡、一尸两命。此事一时被炒得沸沸扬扬,媒体评论了很长时间,有人说医院不负责任,人命关天不该只等一纸签文;有人说她丈夫太过分,到了生死关头,连这个钱也不愿出……总之,母子二人在这时是很痛苦的。

或许是为了避免痛苦吧,如今许多有钱人在生产时,不惜一掷千金。2007年某香港明星生孩子时,包了一个六星级的豪华产房,七天就花了一百多万。所以,众生的业力千差万别,但无论你条件好坏,只要来到人间,就必定要经历难忍的生苦,即使侥幸没有送命,也感受到了接近死亡的痛苦。莲花生大士曾形象地说:"母子二人中阴迈半步,母除颌骨余骨皆分裂。"

原本我不太清楚,为什么生孩子时母亲除了领骨外,其他骨头都会分裂?但后来听说确实如此。刚生完孩子的女人,骨盆、四肢关节,包括牙齿,都全部松开了,所以坐月子时不能受风着凉,否则,身体会落下病根。有一次我在住院时,一个护士给我讲了她生孩子的经历。在我们藏地,女人说这些会不好意思,但她却把自己从到医院挂号开始,到怎么生了双胞胎,乃至出院的整个过程,都详详细细叙述了一遍,大概用了一两个小时。当时我听后深深感觉到,当母亲实在不容易,那些痛苦不只是文字上的,而是非常真实的切身体会。

刚才讲了胎儿在住胎、分娩时要遭受百般痛苦,

那么,他生下来后还有痛苦吗?有。婴儿出生之后被放在垫子上,这时他觉得像落到荆棘丛中一样<sup>71</sup>;当护士剥脱背上的胎膜时,他感到似乎被活活剥皮一般;擦拭他身上的不净物时,也感觉好像在用荆棘鞭子抽打自己<sup>72</sup>;当母亲满怀慈爱地将他抱在怀里,他反而觉得像雏鸡被鹞鹰叼捉一样痛苦;当在他头顶涂敷酥油<sup>73</sup>时,犹如被捆绑起来丢进坑里;当把他放在睡床上时,他感到沉溺在粪尿里一样<sup>74</sup>。

当然,作为婴儿,不管是饥饿、口渴、疼痛还是苦恼,也只能是嗷嗷啼哭,无法用语言表达。有人曾说,孩子初生时大哭,是在控诉轮回的痛苦;离开人间时,闭眼会流一滴眼泪,是说明苦了一辈子,从呱呱坠地到撒手人寰,一直在流泪。但按照医学的观点,婴儿落地时哭声洪亮,说明身体强壮、很有福气。以前他在母胎中,是由母体来供给氧气,但出生后要靠自己的肺呼吸,所以,第一声哭是肺已张开的表示,如果生下来没有哭,会引起多种疾病及后遗症。因此,婴儿哭声非常有力,母亲应该值得高兴;哭声又小又弱,则说明他可能有先天性的疾病——你们很多人听得特别认真啊,怎么讲中观时不是这样? (众笑)

随着岁月的流逝,昔日的婴儿在不断成长,小学、

71 《佛说五王经》云:"生堕草上,身体细软,草触其身,如履刀剑。"

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> 《正法念处经》云:"初生时,其身柔软,如生酥搏,亦如芭蕉,又如熟果。母人瞻产,以手捉之,其手坚涩,皴裂劈坼,厌恶蹙面,指甲长利,面目丑恶。以手捉之,犹如火烧,亦如刀割。如是婴儿,身体细软,母人触之,得大苦恼。"

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> 涂敷酥油: 藏族以前的风俗,为小孩出生后祝愿吉祥的仪式,但现在不太常见了。

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> 《大宝积经》云:"初生之时,或男或女,堕人手内,或在衣等,安在日中。或在阴处,或置摇车,或居床席,怀抱之内。由是因缘,皆受酸辛楚毒极苦。"

中学、大学、成家立业……韶华之年时,他表面上看来青春美满,但实际上生命却在一天天缩短,正一步步地走向死亡,最终必将空手离开人间。今生的琐事没完没了,就像水面的波纹般此起彼伏、不断涌现,而这一切,大多数与罪业紧密相联,结果也只能成为恶趣之因罢了。

我们活在这个人间,不论自己还是他人,造罪业的机会多之又多,造善业的机会却少得可怜,即使有一点也非常微薄,今天想依止上师精进修行,明天就坚持不下去了,这跟自己的习气、周围的环境有很大关系。但不管怎么样,对于以上的痛苦,大家应依照华智仁波切的金刚语,行住坐卧经常观想,看看是不是真的如此,这样久而久之,定会对轮回的过患有所认识,其实这就叫修行。

我看现在的很多人,不信佛的就不讲了,而信佛的人中,90%都在为了今生而奔波努力。虽说他们是在学佛,但对来世会不会堕入恶趣、轮回的生老病死是否可怕,从来都没考虑过,如此学佛则没有多大意义。其实轮回中的一切,根本没有快乐可言,若能从内心中有这样的认识,才说明你的共同加行修得比较成功!

# 第五十一节课

#### 思考题

- 1. 人到了垂暮之年时,具体会有哪些痛苦?对此你有何体 会?请以你自己或身边人为例进行说明。
- 2. 现在的世间上,许多老年人是如何面对衰老的? 作为修行人,又应当如何面对? 为什么?
- 3. 学了这节课之后, 你能理解老年人的痛苦吗? 今后打算怎样帮助他们?

人类生老病死的痛苦中,"生苦"已讲完了,下 面开始讲衰老之苦。

### 庚二、老苦:

轮回中任何一件事情,都无有实质性可言,也始终没有完结的时候,人们正在吃喝玩乐、享受生活时,不知不觉就会步入老年,感受到了衰老的痛苦。

虽然世人都喜爱青春韶华,却不曾想暮年易至,诚如圣天论师在《中观四百论》所言:"韶华适落后,复又现于前,虽住此世间,现见如赛跑。"青春时光刚刚谢落,衰老就会现于眼前,虽然世人都想青春常在、永远不老,但青春与衰老就像赛跑一样,刹那不停地就流逝了。有些人一老就特别伤心,始终没有面对的勇气,这就是没有学过佛所致。真正对生老病死了解的人,当衰老甚至死亡降临时,内心会非常坦然,

既不会忧愁, 也不会难过。

现在大城市的许多人,思想极其空虚,故一定要用佛法来滋润,否则,他们对无常的很多环节都无法接受。其实,生老病死就像春夏秋冬一样,是种自然规律,每个人身上都会发生。然而特别愚痴的人,却不了解这一点,一旦衰老来临,他们就面对不了,痛苦万分。

因此,无常的理念,每个人都应该有,正如《劝世偈》所云:"任汝千般快乐,无常终是到来,唯有 径路修行,但念阿弥陀佛。"我们的生活再怎么快乐, 无常也迟早会到来,唯有修行佛法对自己最有利益, 故应以念佛等方式度过一生,让生命有个真实的归 宿。

在座各位,每个人都有弘扬佛法的责任,所以要在不同范围内,把佛法的教义与精神传播出去。当然,不同的人接受能力截然有异,也不一定非要让他皈依、作些形式不可,而应通过各种方式来传道。只要他们学了佛,衰老时自会坦然面对,知道这是正常现象,甚至还觉得很高兴:"噢,我现在老了,是不是贪嗔痴就没有了?我这一生戒律清净、修行圆满,最终肯定会往生极乐世界!"所以,对有境界的人而言,生老病死都是一种欢乐。反之,没有学过佛的老人,即使儿女给他买房子、雇保姆,吃的、喝的样样俱全,但看着自己一天天虚弱,心里仍会痛苦不堪。

因此,老年人最需要的就是佛法。倘若心灵有了 归宿,懂得念佛的殊胜、了解佛法的基本教理,即使 物质条件不具足,他也会快快乐乐、欢欢喜喜,脸上 总是带着微笑。所以,引导老年人学佛非常重要,这远远超过金钱的供养。

那么,人老了以后,会有什么样的痛苦呢?

人到了垂暮之年,周身体力会逐渐衰退,再香再好的食品也消化不了,就算是自己年轻时最爱吃的东西,此时也没了胃口。医学中说,人的肠内有害细菌和有益细菌达到平衡时,肠胃是健康的。而人在 55 岁之后,往往会感到肠胃不适,这就是因为肠胃开始衰老,肠道内的环境日益恶化,不太适合有益细菌的生存,有益细菌的数量逐年下降,吃什么都消化不了。

随着年龄的增长,眼部肌肉也变得越来越无力,眼睛的聚焦能力开始下降,这时候视力减退,老眼昏花,根本看不清远处的景物或细小的物体。其实,人在 40 岁以后视力开始减退,近距离观察事物会非常费劲。所以,老人们不能怨天尤人:"我以前年轻时,什么都看得见,现在怎么看不清了?还要整天拿个放大镜,一个字一个字地看:嗡—玛—尼—巴—美—吽—舍。"

我刚来学院时,隔壁住了一位新龙的老喇嘛。他修行非常精进,每天一大早就起来念经,常年如一日从不间断,有时我就是在他念经声中醒来的。不过他的视力不行,每次会供时,都要拿一个大大的放大镜念经(他现在已圆寂了)。我们这里很多老菩萨也是这样,别的倒还可以,主要是视力模糊,只能看得见大白菜,其他都看不清——开玩笑,这是我编的!

老年人耳根衰退,无论别人说话多大声,都听不清楚。人的内耳中有毛发细胞,可接收一切声波的振

动,从而使人能听到声音。但从55岁开始,这些"接收器"就开始减少,听声音变得异常吃力,出现老年耳聋的现象。(此处暂且不讲《俱舍论》中五根的说法。对于五种有色根,有部、经部观点各异,但这里不作阐述。)

如今医院的五官科,常有许多老年人就诊:"医生啊,您一定要想办法让我听得见、看得清楚!"但这是不现实的,你这个四大组成的"机器",已经磨损老化了,再怎么恢复也无法像当年一样,除非你整个肉体换了,转为"第二世活佛",这才有点希望。

此外,老年人舌根衰退,品尝不出饮食的味道,说起话来也口齿不清。人吃东西能品尝出酸甜苦辣,是因为舌头上分布着许多味蕾,它是味觉的感受器,成年人约有一万多个,但逐渐逐渐,可能是吃得太多了,味蕾慢慢就磨光了(众笑)。过了60岁,数目只剩下一半了。所以,老年人吃什么都没味道。

那天我炒了个菜,跟一位老菩萨共同享用。我问: "这菜好不好吃?"他回答:"还可以。"我说:"具体感觉怎么样?"他咂吧咂吧嘴,说:"反正感觉不出来,还可以吧!"我们到了一定时候,肯定也是这样的。以前读书的时候,吃什么都特别香、特别快乐,可是步入老年以后,吃饭时说没感受吧,也有一点,说有感觉吧,又不敏锐,这就是舌根退化的缘故。

老年人意根衰弱,神志不清、非常健忘,总是昏昏沉沉。从医学角度来讲,意根衰退与脑细胞有关。 美国生物学家洛信博士说:"人刚出生时,脑细胞多达 140 亿个,但从 25 岁起,每天死亡约 10 万个 (也有说是 1 万个),之后随着年龄递增,每年脑细胞的死 亡数还要增加。"人在二十多岁时,脑细胞共有 1000 亿左右,但以后就开始逐年下降,有些人 60 岁会出现老年痴呆,有些则是 80 岁后患老年痴呆。此时他们的脑细胞锐减,记忆力和智慧大不如前。

但极个别的高僧大德,即使老了,脑细胞依然很旺盛,好像没有减少一样。比如,法王如意宝圆寂前两年,那时候已经七十多岁了,但讲《大圆满前行》、《宝性论》时,引用佛经、印藏大德的教证滔滔不绝,不信佛的领导从收音机中听到后,特别惊讶:"啊?七十多岁的老人,还能背出这么多教证,真是太精彩了!"

明朗大师造《三戒论注疏》时,也是年过七十了, 他在此论结尾的小字中说:"尽管我年事已高、色身 已衰,但智慧却有增无减,越来越炽盛。"

最近我看了一位大德的讲法,他年近八旬,但《中论》、《入行论》等的许多教证,都能信手拈来、朗朗上口。如果是世间老人,七八十岁时不要说背教证,就连说话都啰啰唆唆、条理不清,好多事情一不小心就忘了。但佛教的有些老修行人,依靠诸佛菩萨尤其是文殊菩萨、观音菩萨的加持,的确令人刮目相看,不得不佩服。

前不久,我看了本焕老和尚103岁时的一段演讲,感觉真的很了不起,世间人根本做不到。在过去,荣索班智达活了119岁,虚云老和尚是120岁,在这样的末法时代,这些高僧大德以其高龄,显示了对四大已获得自在。所以,对真正的修行人而言,脑细胞衰

退得不是很严重。像德巴堪布75,最近在写《窍决宝藏论》的注释,他什么资料都没参考,只拿了一本《窍决宝藏论》,在汉地某城市以闭关的方式撰著,这两天可能就写完了。这种造论方式,不像世间人写一本书,需要翻阅大量典籍,他们这些老修行人,一生中积累的智慧不可思议,以文字的形式留给后人很有必要。

因此,高僧大德住世期间,弟子们应多祈请、多提问,通过各种方式请他们传法、造论。以前麦彭仁波切身边有不少了不起的大德,经常请求尊者造论,尊者既然已示现为人的形象,也就顺应这些因缘,造了大量论典。法王如意宝身边也有一个人叫达吉,我特别感激他,因为法王的许多殊胜论典,都是应他请求而造的。所以,祈请上师传法、造论很有必要,否则,一旦他们离开了人间,智慧没有机会留给后人,真的特别可惜!

根登群佩也说过:"我离开世间时,肉身舍弃了倒不要紧,但我超越的智慧,谁都没有通达,这是最遗憾的!"他于1951年圆寂,享年49岁。根登群佩非常厉害,虽然造的论不多,但却是举世公认的。然而,他住世时并不出名,就像麦彭仁波切、无垢光尊者一样,他们所流露出来的智慧,是到后来才被人们发现的。当然,也有些大德住世时就被无数人恭敬,智慧甘霖滋润了无量众生。

刚才从诸根的角度,大致描述了年老的痛苦,下

98

<sup>75</sup> 索达吉堪布仁波切的上师,今年79岁。

面继续宣讲:

人到了老年时,口中原有的两排牙齿脱落,嚼不动坚硬的食物,说起话来也吞吞吐吐。现代医学认为,人在 40 岁以后,唾液的分泌量会减少,唾液少了,就更容易出现牙周炎,致使牙齿腐烂、牙龈萎缩。

老年人体温失调,衣服稍微单薄,便感觉冷得要命,同时支撑力下降,无法承受沉重的衣服。他们穿少了觉得冷,穿多了又害怕重,真的很可怜,所以大家对老年人要特别关心。中国的老人节,是九月初九"重阳节",怎么过的? (下面许多人摇头。) 你们自己都不知道? 那天学院一位大堪布到学校去,给老师们讲藏族母语的重要性,他问: "国际母语节是什么时候?"结果谁都答不上来,堪布十分失望。其实,国际母语节是每年的2月21日。

那么,国际老人节是什么时候?你们谁知道? (下面许多人面面相觑、仍然摇头。)10月1日。1990年 联合国第45届国际会议上决定:从1991年开始,每 年10月1日为国际老人节。所以,"十一"国庆节, 就是国际上所有老人的节日。"六一"儿童节的时候, 小孩子会穿最好看的衣服,那到了"十一"国庆节时, 希望老菩萨们精进念阿弥陀佛,好不好?

人老了以后,皮肤、头发、骨骼等都会加速退化,他们虽渴望欲妙受用,怎奈心有余而力不足;由于身体的风脉衰退,以至于承受力、忍耐力极其薄弱;常受众人欺辱,感到万分绝望,徒生苦恼;身体四大紊乱,故要遭受百病萦身、多重损恼的折磨;行住坐卧、活动活动也是气喘吁吁,感到困难重重,做什么事都

很费劲……年老的这些痛苦,不用多说,相信许多人也应该清楚。

下面讲一个米拉日巴尊者的故事,进一步阐明老 苦的道理:

有一次,米拉日巴尊者到北马雪山去修行,当时正值秋收季节,路上遇到一个约十五岁的少女,具足空行母的各种征相,正领导着许多村民在收割庄稼。 米拉日巴尊者向她化缘,她很高兴地答应了,并说: "请先到我房子的门口等一下,我马上就回来。"

尊者依言走到她门前,刚把门推开一道缝,突然从屋里跳出一个老太太,手中紧抓着一大把灰,怒声喝道:"穷要饭的游方瑜伽士,你们夏天来讨牛奶和酥油,冬天来讨粮食,现在你是不是见无人在家,又想趁机来偷我女儿和媳妇的首饰珍宝?"说着准备将灰撒到尊者脸上。

米拉日巴尊者平静地说:"老太太,请稍等一下, 先听我唱一首歌,唱完你再撒灰不迟!"于是给她唱 了一首道歌,讲了许多老苦的道理,并告诫她要好好 修行。唱完以后,老太太就生起了信心,在尊者面前 忏悔往昔的一切罪业,手中的灰也从指缝间落在了地 上。后来少女回来了,听了尊者的一些开示,供养了 很多食物,并皈依成为尊者的弟子。

下面引用一部分刚才的道歌,与华智仁波切的解释结合起来,讲述年老之后的苦状:

米拉日巴尊者说:"拔出牧桩之起式,悄捉小鸟之走式,重物落地之坐式,倘若具足此三时,祖母身

衰心意败。"

正如尊者所形容的,年事已高的老人,站起来时, 不能自然而然立即起来,必须要两手撑地,那姿势就 像从坚硬的大地中拔出木桩一样。有些老年人下课 时,穿鞋也要好半天,年轻人快快乐乐地出去了,只 有他坐在那里起不来。包括平时走路、上厕所,很多 方面年轻人都不理解,但也没办法,人到了这个时候, 都是这样。

他们行走时,也是弯腰低头,双足不能速起速落,慢慢腾腾蹒跚而行,就像儿童蹑手蹑脚去捉小鸟一样。我们学院分了个老年净修班,专门把老菩萨们安排在一起,这样很好,毕竟他们的想法、意乐、行为都差不多。否则,老年人跟小孩子、年轻人一起上课,下课后可能就把他们撞翻了。那天我遇到老年班正在下课,看老菩萨们一个个很开心——"今天法师讲了什么?""不知道,我听得不是很清楚,只不过一直傻傻地呆着而已。"(那个人已经感觉到了,当时我就在你的身边。)

他们坐下时,由于手脚关节疼痛难忍,不能轻缓坐下,有时候拄着拐杖,慢慢慢地坐下去,但到了最后,因无力支撑身体的重量,只能"砰"一声沉重落下,如同重物坠落到大地上一样。不过,有些小孩子也喜欢这样坐。2004年我讲《大圆满前行》时,正讲这一段的当天,我旁边的小西绕措坐下时,好像一个大口袋扔在了地上,我的整个法座都在震动。但今天还可以啊,我没有发现她这样。

米拉日巴尊者又说:"外皮集聚诸皱纹,内失血

肉现凹凸, 痴哑盲聋境迷乱, 倘若具足此三时, 祖母示现忿怒母。"

老年人由于体肉几乎耗尽、皮膜聚集,所以身上、 脸上都是沟壑纵横,布满皱纹。又因体内的血肉减少, 骨头和皮之间的肉慢慢干了,使得骨节暴露无遗,牙 腮骨、关节头也全都凸出在外。同时意念减退,到了 如痴如哑、如盲如聋的地步,内心始终处于迷迷糊糊 的状态中。

很多老年人看到这种情景,心里特别苦恼,其实也没什么可苦恼的,这完全是自然规律。就好比到了秋天时,再怎么洒水、施肥,鲜花仍会慢慢枯萎,人老了也是同样如此,所以应当顺其自然,没必要去做什么整容手术。

前几年,有个六十多岁的老人,想为乳房做整形手术。医生担心她身体吃不消,手术可能有风险,但她却执意坚持,非做不可。当记者问及原因时,她直言不讳地回答:"就是为了美丽,这样才会越活越年轻,越活越愉快,爱美并不是年轻人的专利!"

还有一个八十多岁的老人,去医院做了除皱手术。他告诉记者说:"我平时爱锻炼,身体没任何毛病,就是脸上皱纹实在太多了,看起来特别不舒服,所以我下决心求助于整容医生的妙手,毕竟爱美之心人皆有之嘛!"

另外,2007年62岁的陈姨也接受不了自己变老的事实,非要做面部拉皮、隆胸等多项手术,结果手术没有成功,整容让她离开了人间。而且,术前她没有把整容的事告诉家人,对老伴也只说是6000元的

小手术,但实际上却花掉了25万人民币。

2008年,南京一位 65 岁的老太太也去整容。她告诉医生,自己老伴染黑了头发后,看起来年轻多了,两人一起上街时,总觉得别扭,心里不是滋味。与老伴商量一晚后,她决定到医院做全面除皱的手术。医生怕她身体不行,没有承受能力,劝她不要冒险,但她执意非做不可。

. . . . .

现在许多老年人,不懂生老病死的规律,一味做些毫无意义的事,真的特别愚痴! 其实,衰老一旦已经降临,你再怎么躲避也无济于事。我认识一个很有钱的老年人,身边许多人常吹捧她越老越年轻、越老越漂亮,她听了以后美滋滋的,很受用。但实际上,谁都看得出来,这只是恭维而已。然而,就是为了这些恭维,她自己饱受了很多痛苦。所以,不懂万法规律的人,行为总是非常可怜。

我们作为修行人,应从内心中认识这些道理。以后一旦老年来临,遭受到了诸多痛苦,如《正法念处经》中形容的:"人为老所压,身羸心意劣,伛偻柱杖行,此苦不可说。"也会明白这是自然规律,每个人的身上都不可避免。因此,当自己五根慢慢衰退时,假如你是佛教徒,念阿弥陀佛、行持善法是最好的。否则,怎么样都不愿面对无常,非要靠整容来挽留青春,这完全是白费心机。你是年轻人的话,这样做我们也理解,而如今整容四分之一的都是老年人,这个问题就值得深思了。

米拉日巴尊者又说:"身著沉重褴褛衣,口进冰

冷浑浊食,睡处四层皮垫褥,倘若具足此三时,人狗践踏似证士。"

老年人周身体力衰退,想梳妆打扮的念头已经消失,以至于穿的衣服总是破破烂烂,沉甸甸的。不过,现在的老年人,大多数还特别喜欢打扮。一般来讲,人到了这个时候,应该没有爱美的兴趣了。

我今天碰到两个中学同学,谈起往日的时光,我感慨地说:"我们都老了。"一个同学叫宁玛才让,生性就爱开玩笑,他说:"是啊,要在以前,你可是特别喜欢打扮的。"我惊讶地问:"我喜欢打扮?""喜欢"不可能!我又不是小女孩。"……我俩争论了很长时间,我想不起来有这回事,但也很难说。(众笑)不好意思啊!不过现在不要说上课,就算是下课也没那种想法了。这个同学以前在课堂上总爱说些话,逗得大家哄堂大笑,老师特别讨厌他,但他现在这种本性还没改,今天一起吃饭时,一直在说这个、说那个。

人老了以后,吃的也是残羹剩饭,再加上舌头功能退失,所有的食物都感觉冷冰冰、脏兮兮的。而且由于身体沉重,怎样都觉得不舒适,即便四周有依靠物,比如可以拉些绳子,也不能经常从床上站起来。

老年人的身体,真的跟年轻人无法相比。所以, 我们身边有老人的话,应该照顾得周到一点,给他专 门弄个楼梯,为他上厕所、起床等方面提供一些方便。 如今许多高龄老人,不光是身体不便,内心也很失落。 有时我去一些养老院,看到那里的条件不错,但老人 们心里很落寞。如果你观想不来老苦,到了那里以后, 看到老人们睡的地方、吃饭的状况,就会感悟到:"哦, 总有一天,我也会变成这样。"所以,这个修法并不 难。

人到了那个时候,外在的幻身老朽不堪,内在的意识完全颓败,昔日的美貌也消失得无影无踪,皮肤上皱纹累累,显然已示现了忿怒母的丑陋形象。有些老年人常夸耀自己年轻时如何漂亮,但现在再怎么讲,脸上也找不到一丝漂亮的痕迹。而且,平日里说话吞吞吐吐,走路颠颠倒倒,跟年轻时相比,简直相差愚殊。不仅如此,《佛说八师经》里还说:"念人衰老时,百病同时生。"人衰老时会百病丛生,精神也不好,心里也痛苦,此时若有人帮助他,真的非常感激。因此,希望你们有能力的话,应该为老年人提供各种方便。

听说老年班的法师很慈悲,老人们想什么都能理解,说什么也能去照办。我们安排法师时就是这样考虑的,挑一些脾气好、忍耐心强、慈悲心重的人,可以照顾老菩萨们,希望他们长久住世。据说重阳节之所以定在九月初九,也是因为与"久久"同音,取生命长久、健康长寿之意。但无论这个愿望有多好,关键还是要在各方面对老年人给予帮助。

同时,老年人也要知道,自己时日不多了,应该多修往生法,为来世做好准备。现在世间上很多老年人没有这个概念,整天迷迷糊糊的,跟家人吵架,怨天尤人:"儿子不管我了,媳妇态度不好……"每天说这些无聊的话,日子过得特别苦。

其实人老了以后,别人都会欺负他,而他自己衰

弱无力,即使众人在他头上跨来跨去,也站不起来反抗,真好似无有净垢分别的证悟者一样。如果是个年轻人,从他头上跨过去,他肯定火冒三丈,骂你不长眼睛。但人老了就没力气了,任凭别人怎样侮辱,也无力争辩,似乎没有好坏的分别了。可是,还没到这个份上时,像刚才所讲的老太太、老公公,他们发疯一样地想抓住青春,不知死亡将至,实在很可悲。所以,作为修行人,年老时一定要服老,不要妄图以其他方式推翻这个规律。

以上所讲的内容,如果你能观想得来,是非常甚深的修法。其实人的一生,包括少年、中年、老年乃至死亡,都是很好的修行教材,若能对每一个道理进行思维,最终认识到无常等规律,并对此产生坚定不移的定解,这才是真正的修行!

《瑜伽师地论》中,还讲了老苦的五种状况<sup>76</sup>:一、盛色衰退:身体、脸色的光华消失,不复年轻时的模样。二、气力衰退:以前力气充沛,年老后虚弱不堪。三、诸根衰退:眼、耳、鼻等诸根日益老化。四、受用境界衰退:过去可随意享受各种妙欲,人老后就有心无力了。五、寿量衰退:寿命日渐穷尽、有减无增,除了有证量的高僧大德,谁也无法增加一天的寿量。

不过,同样是衰老,修行人在面对时,与世人有 天壤之别,甚至还能利用它导人向善。日本有一位良 宽禅师,毕生精进修持,从未懈怠。晚年时,家乡的

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> 《瑜伽师地论》云:"谓于五处衰退故苦:一盛色衰退故,二气力衰退故,三诸根衰退故,四受用境界衰退故,五寿量衰退故。"

亲戚来找他,说他外甥不知上进,整日花天酒地、不 务正业,希望禅师能用佛法开导他。于是禅师答应回 去看看。

禅师回到故乡后,外甥对他的突然到来,有预感 是来教训自己的,但仍然殷勤接待,并特地留他住了 一夜。谁知禅师一句重话也没说,好像什么事都不知 道的样子。

第二天,禅师临走时,对外甥说:"我老了,两只手老是发抖,你能帮我把鞋带子系上吗?"外甥很欢喜地照做了。

这时,禅师语重心长地说:"谢谢你了。唉,人 老了,做什么都没用,连一个鞋带都不能系。你要好 好保重自己,趁年轻的时候,把人做好,把事业基础 打好。"说完话后,禅师就离开了,对他的非法行为 只字不提。但从那天以后,他的外甥痛改前非,再也 不去花天酒地了。

可见,有些老禅师因为一生修行,点点滴滴的行为都能感化他人。所以,我们学院的老年人回去时,跟世人接触的过程中,也不要动不动就示现忿怒相。本来你的年纪就已经大了,样子就是"忿怒母"了,如果再加上嗔恨心,那就更不好看了。所以,要以微笑的"忿怒母"来接近别人,切莫认为自己是老人,大家就非得尊重你。有时老年人脾气不太好,就算以前修行不错,但到了最后,经常对人大发雷霆,一直没完没了、啰啰唆唆,致使别人都不管他了。因此,老年人自己也要注意,如果你想度化众生,应当采用一种其他的方法。

总而言之, 麦彭仁波切在《君规教言论》中讲过, 生老病死是一种规律, 谁也没办法超越<sup>77</sup>。有些人因 承受不了衰老的痛苦, 故希望尽快死去, 但实际上, 所有的老人又非常害怕死亡……诸如此类的老苦, 也 相当于是恶趣众生的痛苦了。

其实,人一旦衰老,就应该坦然面对。不要像有些老人那样,明明已经80岁了,却非要年轻40岁,想重新过美好的生活,这是办不到的。萨迦班智达也说:"诸人羡慕得长寿,又复恐惧成衰老,畏惧衰老望长寿,此乃愚者之邪念。"一味地渴望长寿、畏惧衰老,这是愚人的邪念。因此,人也不要太愚痴了,怕老是根本没有用的,而应像藏地有些修行人那样,老了的时候特别开心,以这种方式来面对。即使你做不到这样,也不要总想着要长寿:"医生,你不能让我死啊!一定要想办法让我活100岁!"这是不现实的,医生又不是万能的。

当然,这一点口头上谁都会说,但衰老真正到来时,你到底会如何面对?这要看你肚子里有没有一点境界了。如果有境界的话,实际行动中就会做得出来。

77 《君规教言论》云:"衰老疾病死亡等,众生共同之规律,岂能有谁超越此?"

# 第五十二节课

#### 思考题

- 1. 人在生病时会有何种痛苦?面对病苦时,什么样才是正确的心态?
- 2. 人在死亡时会经历哪些痛苦?明白这些道理,对你有什么帮助?今后有何打算?
- 3. 修行人与世间人在面对病苦、死苦时,有哪些不同?这是什么原因所导致的?请谈谈你自己的理解。

下面继续学习"人类之苦"中的病苦。

### 庚三、病苦:

人这个身体,本是四大组合的性质,故当四大不 调时,必将遭受风、胆、涎等各种疾病的折磨。

按照藏医续部的说法,我们无始以来由贪、嗔、痴三毒,产生了风、胆、涎三种根本病。广而言之,疾病的种类,有些经典说是八万四千种,有些说是四百零四种。如《大智度论》云:"般若波罗蜜亦能除八万四千病……淫欲病分二万一千,嗔恚病分二万一千,愚痴病分二万一千,等分病分二万一千。"《摩诃僧祇律》云:"病者,有四百四病:风病有百一,火病有百一,水病有百一,杂病有百一。"

关于疾病的成因,中医理论认为可分三种:1、 外因:风、寒、暑、湿、燥、火等六淫;2、内因: 喜、怒、忧、思、悲、恐、惊等七情; 3、不内外因:包括饮食、意外事故、猛兽伤害等。这些道理,与《金光明经》所讲的三种致病因素<sup>78</sup>,基本上都可以对应。经中亦云:"四大诸根、衰损代谢,而得诸病。"

因此,中医、西医、藏医当中,对疾病的来源、本质及所生的痛苦,各有不同的描述和分析。而这些疾病,有的是前世害过众生、打过众生所致;有的是气节变化或四大紊乱而引起的。如果想要治疗,有些是可以治的,即通过医药、佛菩萨明咒便可治愈,而有些则很难彻底根除。

世界卫生组织曾公布:人类已知的疾病,大概有30000种。其中约有10000种,也就是三分之一的病,可以得到有效治疗。而其他大多数疾病,现代医学都束手无策。因此,现在许多人得了病以后,不管到什么医院、看什么医生、吃什么药,都不一定见效,这也是很正常的。

不过,即使你的病实在无法根治,也没必要特别苦恼,因为任何一个病的消失,都要观待远、近两种因缘。远因是你前世、前世的前世……乃至无数劫之前,以三毒所造的业,一直留存在阿赖耶上,并于今生以疾病的形式显发出来;近因即是风、胆、涎三者过多或过少,从而产生损恼身心的各种疾病。所以,一旦你四大不调而出现病苦,观察、思维因果关系非常重要,这就叫做修行。

110

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> 《金光明经·除病品》中,提到了三种致病的因素: 1、四大诸根因素: 人体本身的体质造成的问题。2、饮食时节因素: 饮食造成的问题。3、四季时令因素: 环境造成的问题。

有了这样的修行境界,无论你面对身体、心灵的痛苦,还是修法的违缘、生活的困苦,都可以安之若素。否则,完全依赖外在的力量,想以医疗、药物来断除痛苦,有时恐怕是办不到的。甚至,就算一心意祈求诸佛菩萨加持,对业障深重者而言,也不一定有立竿见影的效果。就像佛陀在世时,对某些病入膏肓的患者,只能是作作加持而已,除此之外,再没有其他办法了。当然,也有些具缘众生,通过佛菩萨或高僧大德的加持,最终病体得以痊愈,这种现象不在少数。所以,对不同的病情,要具体问题具体分析。

那么,人得病以后,究竟是怎样的情形呢?纵然是精力充沛、神采奕奕、精明强干的壮年人,一旦不幸染上疾患,也会像被石头击中的鸟雀一样身衰力竭,无精打采,甚至卧床不起,稍作运动也很困难。不要说大的疾病,就算是个小小的头痛、感冒、心脏不适、肝脏不舒服,也会让你什么力气和勇气都没有了。

最近我看望了一位大德,以前他身体很不错,但如今看了他的状况,确实觉得疾病太恐怖、太可怕了,这种感觉油然而生。在特别严重的疾病面前,除非是境界特别高的人,可以自在地将一切转为道用,否则,一般人的确很难面对。不过,纵然是有超胜境界的人,包括佛陀在内,显现上也会示现生老病死。所以,我们一定要懂得这些佛教真理,并从内心中真正有所感悟。

当一个人生病时,如果问他:"你哪里痛?"他 可能连迅速回答的能力都没有,讲起话来也是有气无 力、奄奄一息,似乎自己大限将至:"我好痛啊,已经不行了……"长期病魔缠身的人,每天睡觉时辗转反侧、夜不成眠,怎样躺卧也没有一个舒适的时候,而且觉得白天晚上都极其漫长,简直度日如年、生不如死。不过,有些人是太脆弱了,明明病得没那么严重,却喜欢添油加醋,弄得人心惶惶。这种人让他做事的话,他会借口身体不好,可是一旦让他吃饭,马上就睁开眼睛,生龙活虎地扑过去了。

关于病苦的描述,佛陀在经典中也讲了很多,我们对此理应有所认识。否则,如果没有学过这些,一旦你遭遇这种痛苦,势必很难面对。而只有通达了大乘教言,并从中获得真实利益,遇到病苦时才会游刃有余,对它有清醒的认识。因此,每个人要懂得人生到底是怎么样的,不然的话,连这一点都不懂,恐怕修行起来有一定困难。

在生病的时候,通常会食欲不振,不想吃、不想喝,虽有一百个不情愿,可万般无奈还是要服用又苦又涩的中药、藏药,并感受放血、针灸等痛苦。记得我在厦门治病时,天天都要做"小针刀"手术,用根小的刺扎进脊椎里。每次一扎进去,好像插入了骨髓一样,我就"啊"一声,不得不叫。所以,每天我去治疗,都是自己一个人,不敢带熟人,生怕以后身体好了,人家还忘不掉我的胆小。后来在成都住院时,也做过多次这种手术。虽然自己很不情愿,但也没办法,为了早点好起来,甚至为了能多活一天,再不愿意也要做。因此,轮回完全是苦的本性。对于这个道理,每一个人应深深思维,并将理论与实践结合起来

长期观修。只有这样,一旦病苦降临到了自己头上,到时才能坦然面对,甚至可以转为道用。

佛陀在《正法念处经》中讲过:"病苦害人命,病为死王使,众生受斯苦,此苦不可说。"确实,众生的病苦难以忍受,没得病时感觉不到,一旦不幸得了病,到医院里一看,自他都是苦不堪言。所以,对我们修行人而言,认识病苦的最佳场所就是医院。

那天我在成都的一家医院,看到一位八十多岁的老年人,非要让医生给他做手术。医生摇头拒绝道:"你现在体质特别差,最好不要做,还是回去休息吧。"但这个老人强烈抗议:"我一定要做!一定要活到90岁!"虽然我不是医生,只是个过路的,但看到他的身体状况,也觉得没有什么指望了。可是他自己却毫不自知,对自己身体的期望极大,非要永远地活下去。相比之下,我们修行人在这方面,的确比世间人强多了。

世间人在生病以后,想到死亡可能会突然来临,就心惊胆战、坐立不安。由于魔障、恶缘的牵制,以致在梦中甚至白天有许多迷乱现象,使得身心无法自主,那真是迷乱中的迷乱,也有人因此而自寻短见、自杀身亡的。其实人的病苦多种多样,也跟自己前世所造的业有关。假如你往昔打过众生的头,今生可能经常头痛,药石无效;倘若你曾伤害过众生的其他部位,这种果报现前时,自己身体相应的部位,也不得不承受这种痛苦。所以,《因果经》中说了,短命是

杀害众生的果报79,多病则是伤害众生所致。

佛经中就讲过一个老比丘,他长期卧病,无人照顾,以至于污秽不堪,散发出阵阵恶臭。佛陀以神通观察到后,亲自带五百比丘前往他的住所。比丘们见他屋内污秽脏乱,个个掩鼻皱眉,希望尽速离开。而佛陀却请帝释天取来香汤,亲自为病比丘洗浴身体,细心呵护。

众人问佛为什么要这样做。佛陀告诉大家:"生 病的众生非常可怜,要关心照顾他们,此举会有相当 大的功德。另外,他也跟我前世有缘:昔日这位病比 丘是一行刑者,常以鞭子重重鞭打犯人,令受刑者痛 不欲生。当时我被人诬陷,受鞭刑之前以实情相告, 请他手下留情,于是他网开一面,行刑时没让鞭子落 到我身上。后来他命终之后,因生前作恶多端,堕入 恶趣长劫受苦,如今即使转生为人,也常身患重病, 饱受折磨……"80

所以, 我们趁现在活着时, 一定要好好忏悔前世

<sup>79</sup> 如《佛说善恶因果经》云:"短命者从杀生中来为人。"

<sup>80 《</sup>法句譬喻经》云:"昔有一国,名曰贤提。时有长老比丘,长病委顿,羸瘦垢秽,在贤提精舍中卧,无瞻视者。佛将五百比丘往至其所,使诸比丘传共视之为作糜粥,而诸比丘闻其臭处,皆共贱之。佛使天帝释取汤水,佛以金刚之手,洗病比丘身体,地寻震动[火\*霍]然大明莫不惊肃。国王臣民天龙鬼神无央数人,往到佛所稽首作礼,白佛言:佛为世尊,三界无比道德已备,云何屈意洗此病瘦垢秽比丘?佛告国王及众会者:如来所以出现于世,正为此穷厄无护者耳,供养病瘦沙门道士及诸贫穷孤独老人,其福无量所愿如意,譬五河流福来如是,功德渐满会当得道。王白佛言:今此比丘宿有何罪,困病积年疗治不差?佛告王曰:往昔有王名曰恶行,治政严暴,使一多力五百主令鞭人。五百假王威怒私作寒热,若欲鞭人责其价数,得物鞭轻,不得鞭重,举国患之。有一贤者为人所诬,应当得鞭,报五百言:吾是佛弟子,素无罪过,为人所抂,愿小垂恕。五百闻是佛弟子,轻手过鞭,无著身者。五百寿终堕地狱中,考掠万毒罪灭复出,堕畜生中恒被挝杖五百余世,罪毕为人常婴重病,痛不离身。尔时国王者,今调达是也;时五百者,今此病比丘是也;时贤者者,吾身是也。吾以前世为其所恕,鞭不著身,是故世尊躬为洗之。人作善恶,殃福随身,虽更生死,不可得免。"

或今生殴打众生的罪业,否则的话,将来可能生生世世都会病不离身。现在有些人之所以是"药罐子", 吃多少中药、西药都不见好,肯定也跟前世业力是分不开的。

当然,因果虽说是自作自受,但患了重病的人还是很可怜。有些人得了麻风病、脑溢血,就如同行尸走肉一样,活着跟死了几乎没有两样,甚至还被逐出人群。1986年法王如意宝到藏地各处弘法时,在道孚就见到一群麻风病人,上师为他们做了一些佛事。当时我们看到,他们的状况跟死人没什么差别,只不过身体能动而已。

前不久,我还看了一本书,名叫《岁月》,作者 是程向阳。尽管他只有初中文凭,却搜集了十多年的 资料,以自己的亲身经历,对河南"艾滋村"遭受的 惨痛悲剧,进行了真实记录。他在书中讲述了,他们 村子有多少人染上艾滋病,包括他妻子和十七个直系 亲属都被感染,甚至因此而死去……他描写得特别真 实。后来我跟他通了电话,在交谈过程中,他再再强 调,外人根本不了解村里的真实痛苦。当时我在参加 "国际慈善论坛",还遇到一个发心帮他们治疗的人, 他们让我去看看。本来我也准备去,但后来时间特别 紧,只能临时取消了。我让北京菩提学会的一些道友 去那边帮帮他们,事后他们也去了。

因此,得了绝症、毫无希望的人,真的跟死人没有两样。但如果你是修行人,对此应该坦然面对。检查结果一出来,医生说:"哦,你不用吃药了,也不用住院了,回去吧!"或者:"没事没事,你什么病都

没有。"那说明可能已是晚期了。所以,你拿到检查报告后,还是要看看医生的表情,如果他让你先回去,紧接着又让你家人过去,那可能是有点问题,你应该跟去偷听一下。(众笑)

总之,病情严重的患者,连生活都不能自理,而且暴躁易怒,动不动就大发雷霆,对别人的一切都看不顺眼,性格要比过去固执得多。此时就算有人肯照顾他,他也时常挑三拣四,甚至破口骂人。以前学院就有这样的病人,各班法师、各区管家安排人轮流照顾他,他却天天发脾气,许多道友都感觉不舒服,甚至生恶心而离开了。当然,作为护理者,对病人的常处不能太过分了,听说有个人对躁。不过,作为病人也不能太过分了,听说有个人求每顿炒三四样菜,这对照顾她的人而言,还是有一定该要求太高,否则,护理的人都会生起厌离心,不能一如既往地耐心照料你。

对我们自己而言,平时如果得病了,应像噶当派的大德那样,发愿代受一切众生的病苦。对真正会修行的人来讲,得病其实是个好事,这样每天都有修行的机会,尤其是病得越厉害、痛得越强烈,观修得就越成功。反之,若是一般的凡夫人,得了病以后,可能只会给周围的人添麻烦,假如他一直卧床不起,总要人照顾,甚至会希望自己早点死了好,以免拖累家人。

综上所述,大家应当充分了解到:身为病人,时刻遭受着疾患折磨,身心上都痛苦万分。这一点,许

多病人从自己的感受中更容易体会。你们若想进一步 认识病苦,则可翻阅《正法念处经》、《宝鬘论》、《入 行论》等经论,其中对此都有详细的描述。

### 庚四、死苦:

人到了临终之时,躺在病床上不能起身,见到饮食无动于衷,面对美景视若无睹,甚至听别人开玩笑也毫无反应,最多只是皮笑肉不笑应付一下:"是这样吗?好嘛,嘿嘿……"他们因遭受死亡的摧残,郁郁寡欢、闷闷不乐,即使以往再有胆识、再有力量,如今也已消失殆尽。等候在他们前面的,唯有迷乱显现。

我曾看过一篇文章,是名在校研究生写的。他说自己本是个乐观主义者,后来突然想到死亡问题,觉得自己死后就会永远消失,现在所拥有的快乐也会烟消云散,因而感到极为恐怖,整日萎靡不振。同时,他一想起自己的爷爷、奶奶、爸爸、妈妈,觉得他们迟早都会死,谁也无法超越这个规律。想到这些就很难过,但又无法停止这种念头,于是他到处询问:"在这个世界上,谁能帮我消除这种忧虑和痛苦?"

我倒是很想告诉他:"如果你学了佛法,就会明白人死后意识是不灭的,它依然会跟随你的善恶业报不断流转于轮回中。"当然,他也算是不错了,至少有勇气正视死亡,不像许多人一样讳疾忌医,提起死亡就马上转移话题。然遗憾的是,由于他没有接触过佛法,一旦真正面对死亡,肯定无力摆脱这种怖畏。

死亡大限来临之际,即使亲友在四周团团围绕,

也不可能延缓自己的死期,此时气息分解的痛苦,唯有自己一人感受。《入行论》亦云:"临终弥留际,众亲虽围绕,命绝诸苦痛,唯吾一人受。"这时候不要说一般人,即便是拥有几千弟子的上师,或者几亿子民的国家总统,在离开世间时,也是独自感受死亡之苦,他人根本不可能代受。诚如《无量寿经》所形容的:"人在世间,爱欲之中,独生独死,独去独来。"

不要说生死,就算是生病,别人想帮也帮不上忙。 以前我在医院看到一些领导,他们条件很不错,住院 时有许多特别豪华的轿车来送,可是一旦入了医院, 只剩几个保镖帮他拿行李、拎包、背电脑,除此之外, 谁也没办法代他感受病苦。生病尚且如此,死的时候 更是这样了。纵然你拥有不可估量的财产、眷属,也 无法带走一分一文、一人一仆,虽然对此难割难舍, 但这些不可能随身而行。故《入行论》云:"魔使来 执时,亲朋有何益?"死亡魔军来抓你时,就算你亲 朋好友再多、再厉害,也起不到一丝作用。所以,我 们在活着的时候,务必要尽量行持善法,不要去贪著 毫无用处的亲友、地位、财产。

这些道理,大家在闻思时经常听得到,但法没有融入心的话,就会觉得这只是说说而已,并不会真正放在心上。只有到了临死的那一天,你才会恍然大悟,明白一切财产的确只能全留在世间,而那些亲友也帮不上忙,顶多只是在自己死后,他们伤心两三天,搞个仪式罢了,但随着你的身体化为乌有,他们的哀伤也就没有了。

我看过一个阿拉法特的纪录片, 里面说他在生前

非常风光,得过诺贝尔奖,并在世界各地获得许多和平奖。后来他在六十多岁时,娶了一个比自己年轻34岁的妻子。但婚后,妻子并不照顾他,只是一人在法国享受,过着挥金如土的生活。当他接近死亡时,妻子非要把他从阿拉伯迁到法国治疗,最终他死于法国一家医院里。从短片中看,他在临死的时候,周围的高级官员一个个束手无策,只有把他推进去抢救,灌氧气,护士们在他心脏上压一压,但最后仍然无力回天。

要知道,当死亡来临时,若是一个相信因果的人, 忆及往日所造的恶业,定会痛心疾首,想到恶趣的苦难,又会异常恐惧。死亡这么突然地到来,令人措手 不及,正如《地藏经》所云:"无常大鬼,不期而到。" 想到来世的诸般痛苦,许多人只有在悔恨不已中,撒 手人寰、往赴中阴。

不过,有些修行人比较不错。我以前也讲过,学院有个老喇嘛,他得了肝癌后,我送他去马尔康检查。 医生一看结果,说是晚期了,已经不行了。虽然他不懂汉语,但看到医生的表情就明白了。他问我:"医生讲什么?"我说:"没事,不要紧,可能回去吃中药好一点。"他说:"不是吧?对我们修行人来讲,死也没什么,还是直接告诉我吧。"回来的路上,我还是没有告诉他,但他自己也猜到了。不过,他的反应跟普通人完全不同,一路上面不改色,情绪等各方面都很正常。如果是普通人得知这个消息,觉得生存的景象就这样化为泡影了,肯定伤心绝望、痛苦不堪。

尤其是罪孽深重的人,在弥留之际, 忆起以前所

造的罪业,此时一定害怕堕落恶趣。回想自己在自由自在时,没有修持对临终有利的正法,真是追悔莫及,禁不住手抓胸口,结果就在胸前留下深深的指印中完结了一生。曾经我就见过这样的人,他生前特别喜欢打猎,杀过的野兽不计其数。所以他在临死时恐惧异常,口里不断地喊着:"我杀过多少多少众生,它们就在这里向我索命……"我们在旁边听到这些,都觉得胆战心惊。

米拉日巴尊者说过: "若见罪人死亡时,为示因果善知识。"的确,罪业深重的人在临终时,是开示因果不虚的最好善知识。用不着上师天天给你讲《前行》、《百业经》,如果是有智慧的人,看到这些人死亡的恐怖,就可以深深体会到:人在活着的时候,不能造业太多了,否则,不说来世的恶趣之苦,就是今生临死时的痛苦也无法承受。

当他们奄奄一息时,恶趣的使者就已来到面前了,在他的迷乱显现中,会看到牛头马面等阎罗卒,所有景象十分恐怖,一切感受都唯生痛苦。此时身体的四大内收,呼吸窘迫,上气不接下气,肢体颤抖,意识迷乱,白眼上翻、直直不动,这时候说明他已离开了人间。旁边的亲友见此情景,会一边念"嗡嘛呢巴美吽",一边鸣鸣地哭泣。

当然,我们每个人都要面对这种大苦,《正法念处经》云:"人为死所执,从此至他世,是死为大苦。"假如你有修行的境界,一旦四大隐没、迷乱显现时,会忆念起密法的中阴窍诀,很清楚四大隐没、意识融

入的整个过程<sup>81</sup>。由于生前对此已了解过、准备过, 故当这些迷乱现象——呈现时,有些人就能把握住机 会,获得解脱。

打个比方说,有个非常老实的人要出远门,你托他捎一个口信,他会牢牢记在心里。同样,我们离开这个世界前往另一世界时,曾经上师交待过的关键问题,自然而然会浮现出来。或者说,就像一个人乘火车去外地前,因为从未坐过火车,父母告诉他:"等会儿到了火车站,你怎么样买票,怎么样上车,上车后怎么样找座位……"提前都讲清楚后,到时这些逐一出现时,他就会想起父母的嘱咐。所以,我们在活着的时候,要铭记善知识所讲授的这些窍诀,若能如此,一旦死亡的各种景象出现,就可以一一认识,并行持相应的修法了。

面对死亡的修法,净土宗虽然也有殊胜的教言,但主要是观修阿弥陀佛,中阴窍诀讲得不太多。然而,众生的根基各不相同,现前的也不一定都是阿弥陀佛。相比之下,密宗有适合不同根基的各种中阴窍诀,若能生前对此有所认识,到时会有极大的帮助。否则,没有修过这些窍诀的人,随着阎罗使者到来,中阴境界全然呈现,那时无依无怙、孤苦伶仃,只能身不由己、赤手空拳地离开人世。

当然,大成就者则与此不同,他们生死是非常自在的。比如,后唐有位保福禅师,有一天他对众弟子说:"近来我感觉气力不继,想来大概时限已至。"弟

121

<sup>81</sup> 详见《上师心滴》之《正行光明藏讲义》。

子们听后,顿时躁动起来。有的说:"师父身体仍然 很健康,请您不必多虑!"有的说:"为了教导我们, 请您长久住世!"有的说:"您要加倍保重身体,常住 世间为众生说法!"一时之间,寺中充满了喧哗之声。 正在众说不一时,突然一位弟子说:"生也好,死也 好,一切随缘由他去便好!"禅师听后哈哈大笑,满 意地说:"我心里要讲的话,什么时候被你偷听去 了?"说完便安详圆寂了。可见,成就者不受烦恼的 束缚,死亡何时降临,都是无所畏惧的。

但作为凡夫人,我们谁也不能保证这种死亡今天不会临头。一旦死亡来临,除了正法以外,再没有其他可仰仗的对象了。因此,如颂云:"念法始从母胎生,初生之时忆死法。"我们对佛法必须要时时忆念、观修,而这种教育,最好是从母胎中开始。

现在社会很重视胎教,那什么是胎教呢?就是孩子入胎以后,母亲以自己的行为所实施的教育。现在大多数胎教,都是听些柔和的音乐、去些悦意的环境等,意义非常浅。其实真正有意义的胎教,应该是母亲在怀孕后,常去寺院、常做善事,这些外在的行善因缘,才会对胎儿有利。此外,孩子降生之后,还应从小培养他死亡无常的观念,并让他知道:对每一个人来说,不管是老是幼,死亡都可能突然降临,所以自己诞生到这个世界以后,必须要做善事、积福德,修持对命终有益的正法。

《杂阿含经》中也讲过:"老死之所坏,身及所受灭,唯有惠施福,为随己资粮。"衰老和死亡,定 将毁坏我们的身体及所感受的一切,死时什么都带不 走,唯有布施等功德才能相伴左右,成为前往后世的资粮。所以,佛陀在经典中常说,当我们死亡的时候,唯有功德才可以救护。寂天论师也曾感叹道:"唯福能救护,然我未曾修。"

不过这一点,现在世间人真的不懂,尤其是大城市里的人,整日忙于一些微不足道的小事,耽搁了最有意义的修行。在他们眼里,最有意义的修行,无关紧要;而毫无意义的琐事,却视为一生至关重要的大事。他们从来不忆念死亡无常,一直在扶亲灭敌、醉生梦死中虚度时光,整日为了住宅、财产等奔波忙碌,为了亲戚朋友,以贪嗔痴蹉跎岁月、浪费光阴,实在令人感到遗憾!

《法句经》里有一个非常好的偈颂:"命欲日夜尽,及时可勤力,世间谛非常,莫惑堕冥中。"意即我们的生命在日夜灭尽,无常也在不断出现,故应抓住机会精进修行,认清世间的一切无有实义,不值得追求,千万不要被它迷惑,从冥入冥,堕入黑暗的深渊。

因此,现在大家有了闻法的机会,务必要明白善知识的开导比什么都重要。就像一个没上过学的孩子,倘若任其发展,可能他一生都是文盲,但如果有人送他去学校,对他来讲是最有意义的。同样,我们处在这个迷茫的世界中,不学佛的话,最终就会像文盲般地离开人间,可是如今遇到了佛法的光明,让我们懂得取舍,能辨别什么该做、什么不该做,此时为了生生世世的大安乐,一定要选择最有意义的事情。

若能如此,一旦我们面对死亡,反省一生时会觉

得:"过去我虽然造了不少恶业,但在后半生中,还是修持过一些善法,该醒悟的时候已经醒悟了,所以现在离开也无所谓,什么时候走都很快乐。"这就是修行人的境界——对世间一切看得很淡,得也可以,失也可以,名声、地位都放得下。这样一来,当自己离开人间时,因为积累了许多解脱善法,对来世的去处也会胸有成价、很有把握。

以上所讲的道理,大家应当反反复复地深思熟虑,这就是所谓的观修。我一而再、再而三地强调过,观修共同加行特别重要,希望每个人都牢记在心!

# 第五十三节课

### 思考题

- 1. 什么是怨憎会苦?何时才能断除这种痛苦?你对此有哪些体会?
- 2.《前行》中讲的"怨憎会苦",主要是从哪个侧面分析的?为什么?你遇到过这种"怨憎会苦"吗?
- 3. 财富在初、中、后分别有什么过患? 你对"有一条茶叶,就会有一条茶叶的烦恼"这句话如何理解? 你平时是怎么做的?

"人类之苦"已介绍了变苦、苦苦、行苦三大根本苦,及八个支分苦中的生、老、病、死四苦,今天继续讲第五个——怨憎会苦。

什么是怨憎会苦呢?指所憎恶的人或事,欲其远离,而反共聚。比如,想见的爱人见不到,怨恨的敌人却总是狭路相逢;想听的喜讯听不到,不愿意听的噩耗却时时传来;非常希望身体健健康康的,可往往是病魔缠身,没有自由快乐之时……这些不悦意的外境经常出现,而特别希求的对境日益远离,令心产生强烈忧苦,这就是轮回的本性。《大毗婆沙论》亦云:"不可爱境,与身合时,引生众苦,故名非爱会苦。"意即不可爱的对境常出现在自己身上,或者自己面前,引生各种不同的痛苦,这就叫怨憎会苦。当然,

怨憎会苦的定义,还有很多解释方法82。

那什么时候能断除这种痛苦呢?只有证悟了空性,完全通达人我、法我不存在,那时候所有的痛苦将销声匿迹,一丝一毫也不可得。而在此之前,不管你转生于轮回何处,都难免要遭受此种痛苦。就算转生为三善趣众生,也常会遇到憎恶的对境,那堕入地狱、旁生、饿鬼就更不用说了。所以,要想远离这种痛苦,证悟空性非常重要。

《宗镜录》中云:"若未了无生,于所生之处, 无非是怨,无非是苦。"假如没有彻底通达无生空性 之理,不论投生到六趣中的哪一道,在那个环境里所 感受到的,无非是怨恨,无非是痛苦。常有人抱怨: "这里的环境太复杂了,我要去个清净的地方。"说 这种话的人,根本不了解轮回的真相。倘若你清楚轮 回的实际状况,那自然会知道,无论到哪里去,都有 不合意的对境出现。如果过于执著这些,自己就会万 分痛苦,而唯有对它的本性有所认识,才会明白特别 不值得为这些苦恼。

有一本书里说:"十年前我极执著的事情,今天想来觉得可笑;今天我所执著的事情,十年后再回忆时也将如此。所以,我们在每一阶段所贪执的东西,都要先去了解它的本性。"的确,这说得很有道理。然可惜的是,大多数人在执著的当下并不觉悟,只有多年后再回顾时,才会恍然大悟、后悔不已。

126

<sup>82</sup> 如《涅槃经》云: "何等名为怨憎会苦? 所不爱者而共聚集。"《瑜伽师地论》云: "云何怨憎会苦? 当知此苦亦由五相: 一、与彼会生忧苦故; 二、治罚畏所依止故; 三、恶名畏所依止故; 四、苦逼迫命终怖畏所依止故; 五、越正法恶趣怖畏所依止故。"

据有些老年人讲,他们在"文革"期间当过红卫兵,现在想来,那时的行为特别疯狂,自己都不知道为什么那样做。我们虽然不一定有这样的经历,但有些行为的性质其实也一样,比如,自己童年时对玩具执著,年轻时对感情、名利、财色执著,到如今才懂得此举特别愚痴,完全是在作茧自缚、自寻烦恼。此外,现在许多人对身体、外境等特别贪执,并且认为理应如此,其实再过一段时间,随着岁月的流逝,你的心态会不断变化,尤其是若了达无生之义,回想起往昔的所作所为、所思所想,就会明白以前的一切有多可笑。

因此,要了解人类的痛苦,观察生活很重要。现在很多人因没有掌握生活的规律,达不到预期的目标,内心深处就极其苦恼,甚至将自己推入绝望的深渊。其实这没有必要。就算你不能完全证悟空性,只要对无常法、人类历史稍有涉猎,再加上自己的人生经验,用智慧一分析也会知道:世人特别贪著的事物,实际上无一不是虚妄。当然,尚未了达诸法实相之前,我们对苦乐的执著也不可能抛弃。而只有断除了烦恼障和所知障,才不会如此耽著"我"和"苦",也不会随业力趋入三恶趣。

这些道理,作为佛教徒一定要了解。但光是了解 还不行,还要逐字逐句进行思维,从中得到一种感悟, 这即是所谓的"修"。许多人常说自己不想闻思,只 想实修。其实脱离了闻思的实修很危险,闻思基础都 没有的话,你到底该怎么样修?有人认为,"修"是 什么都不执著,每天就闭着眼睛打坐;还有人认为, "修"不需要经过前面的任何次第,直接把密宗或禅宗中最甚深的部分拿出来观想即可。当然,对极个别利根者来讲,这也并非完全不可行,但就大多数人的根基而言,还是需要次第性的修持。

这一点,从世间的学习就看得出来。我们在学校读书,要先读小学,再读中学,进而读大学,不可能一步登天,直接就跨入大学校门。出世间的修行也是如此,除非你是利根者,有超胜的五根<sup>83</sup>,依靠上师简单的窍诀,当下便有顿悟的可能。但如果你通过详细观察,发现自己并非这种根基,那么最适合的修行之路,应该是先从理论下手,对此慢慢了解之后,再去实地修持每一个道理,如此内心才能渐渐改变,烦恼也会日益减少。

以前大多数的高僧大德,其实也是依靠这种次第一步步修持,最终认识了心的本性。所以,现在正在讲"共同加行"时,大家要好好观修六道众生的痛苦。尤其是人类之苦,佛陀在经典中讲述得特别广,大德们在论典中也描述得很细致。可作为后学者,我们有没有如实去思维、去修持?每个人反观自心就知道了。

### 庚五、怨憎会苦:

再来看看怨憎会苦是怎样的情形:很多人非常执 著自己的财产,为了防止它被怨敌打劫,因而白天守 护、夜间巡逻。

128

<sup>83</sup> 五根:指信根、进根、念根、定根、慧根,此五法是生圣道的根本。

比如说,近年来阿根廷社会治安恶化,人人自危,为防止强盗入室抢劫,许多人都在房子的围墙上安装了电网,感觉就像监狱一样。虽然他们不愿意这样做,但形势逼人、迫于无奈,只能选择这种"极端"的方式来保护自己。汉地很多城市也是如此,为了保护财产、甚至生命,家家不得不装上防盗窗、防盗门,否则根本没有安全感。所以,深入思维便会了知,财产的本质是一切痛苦的根源,有了财产,痛苦自然而然就会降临。

华智仁波切讲的"怨憎会苦",主要是阐述财产的过失。虽说从广义而言,遭遇任何麻烦、苦恼等不悦意对境,都是怨憎会苦,但此处着重讲的是财产。因为作为修行人理应知足少欲,而财产却能给自己带来极大障碍。

许多人为了养家糊口,一辈子忙忙碌碌,没有机会修行,可是到了最后,自己的财产会意想不到地落入仇人手中。譬如,白天土匪会明目张胆地抢夺,晚上盗贼偷偷摸摸地窃取,甚至自己所拥有的牛羊,也会被豺狼等猛兽吃掉,最终一无所有。

大城市里就更可怕了。据一则新闻报道:2009年12月,一女人准备在自助银行存款时,旁边突然出现一个男子,用枪对着她说:"把钱给我,不然就杀了你!"她一下子就懵了,在极度恐怖中,只好将身上的一万多块钱给了他。当时是晚上8点左右,那男子得了钱后,迅速就消失不见了。可见,现在的社会很不安全,许多人的金钱、房屋、车辆等财产,随时都可能被盗贼洗劫一空。

那天我家来了个老乡,他在色达某单位做门卫。 他说最近一个月里,小小的色达县,就有十五家被盗。 有的是门被撬了,有的是窗被毁了,多则被偷了七八 万块钱,少则也丢了一些小东西。这些治安问题,足 以说明现在人的贪心越来越大,道德素质日益下滑。 即使人们想尽办法,安装各种防盗措施,但也是"道 高一尺,魔高一丈",盗贼以更先进的工具轻而易举 就能攻破。

所以,现在的社会真的很可怕。不观察的话不觉得,但只要详细去观察,就会发现人们内在的悲心、利他心、知足少欲等精神财富越来越少,对外在的奢望、希求、恶意越来越厉害。这样一来,即使公安局等部门每年招的人再多,也无法力挽狂澜,甚至有时他们自己也贪污,变成了坏人。

相比之下,我们山里的修行人,除了简单的衣食以外,没有其他俗世的目标。也许在世人眼里,这种生活很痛苦,但实际上我们精神上的快乐,远远超过大城市里的大富翁。所以,道友们修行时要多反观自心:"在这个世间上,我活着的目标是什么?旁人的所作所为又是为了什么?我应当选择和坚持什么?……"用自己的智慧观察之后,相信不难得出正确的结论。

其实,无论你拥有多少财产,都免不了遭受最初积累、中间守护、最后增长等无尽痛苦。诚如佛陀亲自授记的怙主龙猛所言:"积财守财增财皆为苦,应知财为无边祸根源。"现在许多人日日夜夜绞尽脑汁,希望通过白手起家,有朝一日能变成富翁,这种愿望

固然美好,可是真正成功的却屈指可数 (积财);即使中间有了点财产,也要拼命去守护,生怕一不小心就被偷了 (守财); 光是守护还不够,还想在此基础赚更多的钱,并将其作为一生幸福的保证 (增财)。因此,为了这些财产,人们始终非常辛苦,根本不了解它无有实义,是一切祸害、痛苦的根源。

曾有一个美国人叫富勒,他就是从零开始,积累了大量财富和资产。30岁时,他已挣了100万美元。但他觉得自己的事业才刚开始,下一步的目标是要成为千万富翁。然而,随着财富的不断增加,他不但没有感到丝毫快乐,反而身体一天天垮下去了,家庭和婚姻也岌岌可危。于是他再再反思后,决定变卖家产,把所得收入捐给教堂、学校和慈善机构。而且他还跟妻子一起,为那些无家可归的贫民修建"人类家园"。目前,"人类家园"已在全世界建造了6万多套房子,为超过30万人提供了住房。富勒虽放弃了所有的财产,但他觉得自己是世界上最富有的人。

可见,世间人中也有看破今世的。不过他们的"看破",并非完全明白了财产的实义,只不过在某些因缘的触动下,知道财富不会真正带来快乐,从而放弃了对它的追求。既然世间人尚能如此,我们作为修行人,就更不应该耽著财产了。(那天有个人说:"别人跟我讲钱的过失,我就是想不通。钱是真正的如意宝,有了它,吃饭也可以,坐车也可以……现在什么都要靠钱,所以钱是赐予一切悉地的如意宝!")当然在佛教中,修行人的生活应不堕两边,既不堕于极其穷苦的边,也不堕于极其奢侈的边,这即是所谓的中道。因此,我们平时要

经常发愿: "不生过富家,不转贫穷家,唯生中等家,恒常得出家。"

关于财富的过患,米拉日巴尊者还说:"财初自 乐他羡慕,虽有许多不知足;中被吝啬结束缚,不舍 用于善方面,乃为着魔之根源,自己积累他人用;最 后财为送命魔,希求敌财刺痛心。应断轮回之诱饵, 魔之财富我不求。"

意思是,刚开始的时候,你会因财富而快乐,认 为它可以满足一切,别人对你也极其羡慕:"啊,这 个人有钱了,买房子、买车了!"(现在城市里的人,整 天就这样互相攀比。)此时你纵然拥有再多钱财,对它的 希求也不知餍足。

到了中间,因为有了一定的财富,就会被吝啬之结所束缚,舍不得用于上供下施,这些财富便成了着魔的根源,结果一旦怨敌等违缘出现,自己所积累的财产,全部会被他人享用。其实,稍微有点钱的人,有功德的善法做得很少,没意义的事情却做得很多。在他身边,总围绕着一大群人享用他的财物,贪心也一天比一天大,而他自己所享用的,反而少得可怜。

最后,因为贪得无厌,甚至希求敌人的财物,钱 财反成了断送性命的恶魔。因此,我们应当斩断这一 轮回的诱饵,不要去希求魔王的财富。

以前阿底峡尊者刚来藏地时,僧人们为了表示尊重,就身穿华服,佩戴珠宝饰品去迎接。尊者一见这些人,急忙将头蒙起来。在旁的弟子大惑不解,请教尊者其中缘故。尊者回答:"藏地的魔鬼来接我了!"僧人们听后十分惭愧,赶紧将身上的华丽饰品拿掉,

换上出家的三衣恭敬迎请,尊者才欢喜地接受。

阿底峡尊者之所以如此,并不是害怕一颗珊瑚、 玛瑙,而是怕出家人太看重金银财宝了。佛陀在诸多 经典中,常将财富喻为毒药、猛火、魔障,以警示修 行人切莫希求,否则,它就会像怨敌的利刃般刺入你 心。因此,我们沉溺在轮回中的众生,千万不要受财 富的诱惑,不然,自己将永无出头之日。

其实一个人修行好不好,跟财产也有很大关系。如果你财产不多,至少会有时间去修行,否则,成天忙于打理财富,根本不会希求解脱。我就接触过许多富裕的居士,他们善根倒不错,很想弘扬佛法或认真修行,但由于钱太多了,琐事也多,以致白天一直盘算,晚上睡都睡不着。甚至闭关修"人身难得"时,虽然眼睛闭着,心里却在琢磨:"我这笔钱怎么处理?今年公司会赚多少?下个月轿车怎么保养?……"想的全是财产方面的事情。相比之下,那些住在山洞或山林里的修行人,相续中除了佛法和解脱,几乎没有世间俗事,真的非常随喜。

所以,财富特别多的人,修行相当困难。听说有个富人去清净地方闭关,结果在21天里,根本不是在山洞修行,而是用三个手机一直在指挥。山洞里他都是这样的话,那下来后就更不用说了。这样"行持善法",到底会有什么样的善根,相信大家也非常清楚。可见,修行人的财产多了,精力肯定会分散的。

寂天菩萨也说:"积护耗尽苦,应知财多祸,贪 金涣散人,脱苦遥无期。"财富的积聚、守护、耗散 过程中,充满着无边无际的痛苦,以此应知,财产是 一切祸害的根源。那些因贪爱金钱而散乱的人,在他们心里,佛陀也显不出来,殊胜禅定也显不出来,一闭上眼就是人民币"哗啦哗啦"响,从来没有佛法的境界,如此一来,解脱之日势必遥遥无期。(有些人可能是前世的福报吧,即生中生活不是很困难,也不是很富裕,刚好具足修行的顺缘。我就很随喜这里的个别道友,吃得也不错,也没有过多积累,每个月的钱刚刚好。是吧?)

要知道,一个人拥有多少财产,就会有与之同等的痛苦。诚如《亲友书》所言<sup>84</sup>,龙王有多少具宝珠的蛇头,就会遭受多少热沙之苦。少而言之,哪怕你只拥有一匹马,也会担心它被敌抢走、被贼偷走、草料不足,整天顾虑重重,给自己增添许多烦恼。那么同样的道理,拥有一只羊会有一只羊的苦楚,甚至仅仅有一条茶叶,也必定会有一条茶叶的痛苦。

因此,一个人的痛苦程度,往往跟财产多少成正比。假如财产只有一条茶叶,痛苦则不会太大,但如果是一幢房子、一辆轿车,甚至一架飞机,那就完全不同了。美国很多富人都有私家飞机,但事实上,他们内心的痛苦比飞机还大。以前法王去美国弘法时,就坐过一架私人飞机。这飞机是一对老夫妻的,他们的财产很不错,女儿跟一个活佛成家了。对于这飞机,那个老人天天唠叨:"我的飞机如何如何……"他妻子一听就有点烦:"你已经老了,头发都白了,还总说这些!""不说那怎么办?你看我们的车、我们的飞机……"据说两人整天为此吵架。

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> 《亲友书》云:"智者痛苦如财多,少欲之人非如是,一切龙王头数目,所生痛苦如是多。"

可见,世间人的生活压力特别大。如果你有一辆普通轿车,维修和保养的花费不多,平时操心得也不厉害;但如果你的车是一百多万,那被刮伤了一点点,就要花好多钱去修,再加上加油费、过路费等,一个月下来需要不少钱。除了轿车以外,现在人还喜欢买最高级的房子。然而,房子越高级,各方面开销就越多,自己压力也越大。遗憾的是,现在人不明白这个道理,反而觉得痛苦越大,就越快乐,实在特别颠倒!

与之相比,真正的修行人对生活没有太多要求,他们唯一重视的,是内心的自在、安乐。以前华智仁波切和两位上师——如来芽尊者、晋美·陈雷沃热(菩提金刚)一起在外云游。他们衣着褴褛,沿路化缘,显得像乞丐一样。一次,一户牧民的家人死了,因地处偏僻,请不到其他出家人,见他们穿着僧衣,就请他们到家里做超度。

到了死者家中,三位尊者开始准备超度所需之物。这时他家的年轻姑娘回来了,看见在灶前做食子的华智仁波切,心想:"我家真是可怜,竟然叫这些乞丐来超度。"于是狠狠踢了他一脚,生气地说:"滚出去!"对于姑娘的恶言暴行,尊者只是笑了笑,好像什么也没发生,继续做他的食子。

做完之后,他们以慈悲心念超度仪轨。完毕时, 亡人梵净穴开顶,出现了往生的瑞相。家人见此情景 特别高兴,供养他们三匹马、一头牦牛。华智仁波切 说:"我们不需要任何供养,有三匹马就会有三匹马 的烦恼。"主人突然意识到这三位僧人非同寻常,忙 追问他们的姓名。尊者向他们介绍了两位上师的尊 名,但对自己却只字未提。(这些在《华智仁波切略传》 中有,方便时你们看一下。)

从尊者一生的行持来看,他不仅教诚他人要知足少欲,自己也做到了"头陀行"。其实,知足少欲谁都会说,但真正能做到的寥寥无几。因此,我们应追随前辈大德的足迹,让自己的生活简单化,以成为一个名副其实的修行人。爱因斯坦在《我的世界观》中,有句话就说得很好,他说:"我强烈向往着俭朴的生活……我也相信,简单淳朴的生活,无论在身体上还是在精神上,对每个人都是有益的。"作为世间的科学家,他能有这样的认识,并让自己生活尽量简朴,的确很不简单。

最近,奥地利也有位富商,把 300 万英镑 (约合人民币 3201 万元) 的巨额财产,全部拱手捐给了社会,自己则搬进山里一座小木屋,过起非常清贫的生活。之所以如此,是因为他逐渐意识到财富不再使他快乐。这些世间人,并没有受过知足少欲的佛法教育,但他们以自己的智慧观察后,认清了财富的真面目,诚如美国总统华盛顿所言:"钱财和名声带给人的只有痛苦,不是快乐。"所以,最终舍弃了所拥有的一切。

然而,现在城市里大多数人,还没认识到这一点,他们百分之百相信:物质越丰富,生活越奢侈,人就会越幸福。假如跟他讲起钱的过失,他就会认为是在诽谤"如意宝"——"你说钱不好?不要说、不要说。这是钱啊,一百块哦!"他们并不知道,一个人若清贫如洗,就不会有仇敌的骚扰,不论去哪里都无牵无

挂,门开着就可以,出去多少天也无所谓。如云:"若 无财产远离敌。"有了这样的境界,才是一种莫大的 快乐。

《缁门崇行录》中记载,唐朝有位玄朗禅师,他 住在一个小屋子里,四十多年只穿一件七条僧衣,一 辈子就只有一个坐卧具。若不是为了查阅经典,他绝 不随便点蜡烛;若不是要礼佛拜佛,绝不随便走动一 步;平时除了念经、诵咒,没有一句多余的闲话。

《窍诀宝藏论》也讲过<sup>85</sup>,我们的身口意若能断除一切非法,所作所为都围绕着佛法,不造世间无义之业,那该有多好!可是这一点,很多人都做不到。他们说话 80% 无有意义,甚至在造恶业;行为 80%没有功德,甚至非常颠倒;分别念 80%为胡思乱想,不是外散就是内收。所以,凡夫人该改的毛病太多了,不要认为自己修了几天,就能马上成就了。常有人抱怨:"我已经皈依一百天了,怎么还没开悟?"这种想法非常幼稚,修行是一条漫长的道路,千万不能急于求成。

我虽不敢说自己修行很好,但长期以来,这方面还是有点经验,就像一个老师,教学二三十年后,对学生的心态会比较熟悉。因此,刚出家、刚皈依的人,心特别急,很想马上成就,我也能理解。但你们不能太过了——"昨晚我一直念金刚萨埵心咒,但今早起来想了想,好像没什么梦相,也没见到金刚萨埵,这是什么原因?是我业力太深重,还是行为不如法?上

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> 《窍诀宝藏论》云:"断除身体颠倒之行为,断除口中无义之言语,断除意识妄念之散收。"

总而言之,怨憎会苦非常多,说都说不完。诚如《正法念处经》所云:"怨憎不爱会,犹如大火毒,所生诸苦恼,此苦不可说。"怨憎会苦是一种不愿接受的痛苦,比如房子不愿被大火烧毁,身体不愿被药毒害,面前不愿见到关系最不好的人,正常闻思、工作时不愿出现不顺心的事……但结果往往事与愿违,这即是轮回的本性。

明白这一点后,大家也没必要怨天尤人,甚至诽谤因果:"好倒霉啊,为什么我做善事就碰得头破血流,别人做恶事却没有报应?说什么善恶有报,因果根本就不存在!"这种论调特别可怕。要知道,万法都有一种自然规律,只有因缘成熟时,果报才会呈现出来,而不能只看一时的苦乐感受。因此,我们作为修行人,在经常观察自心的同时,也要了解世俗的各种因缘,否则很容易对正法产生邪见。

当然,生邪见的人,往往是不明事理所致。正如《弥勒请问经》所言<sup>86</sup>:不能因憎嫉某人,对法也憎嫉;不能因某人的过失,迁怒于法;不能因怨恨某人,对法也生怨。其实,佛法百分之百是正确的,只不过修行的人有时达不到那种境界而已。同样,即便是我们自己,若不认识佛陀所赐的珍贵教义,也只能算是名相上的出家人或居士。或许你自认为很了不起,但你所希求的道路,已经是另一个方向了。

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> 《弥勒请问经》云: "不以憎嫉人故而憎嫉于法,不以人过失故而于法生过,不以于人怨故而于法亦怨。"

如今,我们站在人生的十字路口,一边是永恒的黑暗,一边是光明福祉,今后要去向哪里,完全掌握在自己手中。在座的道友都发了菩提心,出家人当然是了无牵挂,唯一的任务就是行持正法;而即使是在家人,对世间的执著也要有所减轻。有位居士学了些法后,说:"我现在已经是个无牵无挂、无著无碍、无有执著的清净居士了。我不是随便赞叹自己,因为我有几大优点:第一、自学佛以来,我从不跟家人吵架,包括父母和儿子;第二、自学佛以来,我从不看电视、电影、连续剧,包括新闻;第三、自学佛以来,我从不做无意义的事,包括连街。通过这三点,我觉得自己是很了不起的修行人!"

城市里的人尚能如此,那我们山里的出家人,就 更应该这样了。在座的道友看破今世,舍弃家庭等一 切来学院修行,的确非常不容易。看到你们一张张面 孔,我时常会想:"这些人还是很有善根,很了不起。 你们在家时,一个个都是父母的宝贝。多年来父母把 希望寄托在你身上,可当你长大以后,头发就飞到虚 空中去了。这样的话,父母心里也许会有一滴泪水, 慢慢融进自己的血液。但这滴泪水是有功德的,随着 你的修行增上,他们一定会得到利益。"

所以,希望你们不管出家还是在家,都不要变成业际颠倒者。毕竟学佛的因缘非常难得,有时站在城市的十字路口,看着来来往往、熙熙攘攘的人流,其中学佛的连万分之一都没有;相续中生起闪电般的善念、放弃一切到清净道场行持大乘佛法的人,更是少之又少。因此,你们应珍惜这来之不易的机缘,一定

要追随往昔出世的诸佛、圣者前辈的足迹,尽量根除 对受用和亲人的贪执,像鸟雀寻找当天食物一样,无牵无挂地唯一修持正法。

当然,完全像鸟雀一样,修行一天就找一天的粮食,恐怕不太现实。但至少也要像前辈修行人那样,夏天准备好冬天的食物,冬天就一直闭关,第二年再出去化缘。对信心具足的修行人而言,《修心门扉》中说了,生活上不会有很大困难。所以,大家应以知足少欲的方式,尽量过一种清净的生活,如《亲友书》云:"佛说一切财产中,知足乃为最殊胜。"

对于上述道理,每个人要认真思维、反复观修。

# 第五十四节课

### 思考题

- 1. 什么是爱别离苦? 怎样才能断除这种痛苦?
- 2.《前行》中讲的"爱别离苦",主要是从哪个角度分析的?除此之外,世间上还有哪些爱别离苦?你对此有何体会?
- 3. 若以智慧详加观察,为什么说父母、子女、亲友等不一定 是真正"亲",没有必要去执著?作为在家人,假如不能完 全舍弃这些,那应该掌握什么分寸?

"人类之苦"的八支分苦中,今天讲第六个—— 爱别离苦。

所谓爱别离苦,是指所亲爱之人,以某种因缘互相离别,不得共处,由此产生极大苦楚。如《大毗婆沙论》云:"诸可爱境,远离身时,引生众苦,故名爱别离苦。"这种现象在世间上比比皆是,两个相爱的人有时由于因缘穷尽,不得不劳燕分飞,其中一者若对此无法接受,甚至会因绝望自杀,做出种种无知的行为来。

其实,如果认识到这种痛苦的本体,就不会有那么沉重的打击了。要知道,爱有狭义、广义之分:广义的爱,是对一切众生不计回报的付出,这是一种大爱;而狭义的爱,只限于男女之情,这种爱完全是折磨,在没认识它的本性之前,只会给你带来痛苦。而唯有断除了对它的执著,才不会有那些忧愁、怖畏、

悲愤。如《大般涅槃经》云:"因爱生忧,因爱生怖, 若离于爱,何忧何怖?"

现在很多人都活在患得患失中,这种心态,往往是源于对某个人的爱执。正因为对所爱之人太过痴迷,以致醉生梦死、执迷不悟,耗尽了一生的时光。实际上若能明白这种苦的本质,相信很多人会对自己的追求重新定位。所以,在学习《前行》时,大家也要了解世间百态,只有这样,才能更好地引导众生。

如今许多人特别迷茫,当执著一个对境时,加上社会风气的推波助澜,自己很难从中解脱出来。尤其是一些年轻人,对人、财、物的执著相当可怕,尽管这些很折磨人,但他们却无力自拔、越陷越深。因此,要想摆脱这一切,只有依靠佛法的力量,若能认识心的本性,或对俗世的虚幻无常通达无余,一切的痛苦则很容易转为道用。

其实,对每个人来讲,精神财富远远超过物质财富。物质财富固然能解决一时的贫困,但却遣除不了内心的痛苦;而精神财富,尤其是佛教中看破今世、断除我执、证悟空性、了知无常等教义,不管你是什么身份,出家也好、在家也好,汉族也好、藏族也好,乃至任何民族、任何国家的人,只要拥有了这些理念,就会成为世间上最快乐的人。

在座的很多道友,从外在形象、服装上看,一个个都大同小异,但有些人因前世的信心和今生的努力,各种因缘聚合之后,将佛陀的大慈大悲与空性教义融会贯通,这样一来,无论他弘扬佛法、利益众生,还是自己面对生老病死,都会游刃有余,无论身在何

处,生活都会非常快乐。

当然,作为凡夫人,尚未登地或成就之前,身心上难免会有恍恍惚惚的痛苦,但对于这些痛苦,我们不会像从未学佛的人那样特别执著——以前我家来了个老乡,他为了家人的事情,一直哭哭啼啼讲了很多。他走之后,旁边的一位堪布说:"这些世间人太执著了,执著得那么厉害呀!"的确,他们把名、财、情等完全执为实有,正因为执为实有,这些就会实实在在地伤害自己,实实在在地带来不便。

现在,很多人都徘徊在人生的十字路口,对左右两边犹豫不定、不知方向。所以,我们一定要引导他们通过学习佛法,从心坎深处希求人生的光明之路。当然,最有意义、最有价值的道路,无疑就是大乘之道。如果你们已入此道,就应该勇往直前、义无反顾,直至达到目的地为止。在这个过程中,就算遇到各种障碍、困难,每一个人也不应该退缩!

### 庚六、爱别离苦:

流转世间的一切众生,都对亲友等自方爱恋有加,对怨敌等他方恨之入骨,堕入亲戚、朋友、眷属的情网中,结果为了他们受尽苦难。其实,亲友之间的暂时相聚,同样是无常离别的本性。但大多数人却不明此理,对他们来说,亲人离开人世,或者流离失所、沦落他乡,或者被怨敌逼得走投无路,自己甚至比他本人还痛苦。

特别是,父母对子女十分爱执,一会儿担心他挨冻受凉,一会儿顾及他饿了渴了,一会儿又忧虑他生

病死亡。(我们为什么要报答父母的重恩?就是因为他们为我们付出太多了,跟其他人完全不同。)即使是子女老了,父母仍会这样担忧。鸠摩罗什翻译的《佛说父母恩重难报经》中,佛陀就讲了父母的十种恩德<sup>87</sup>,每一种恩德均由两偈阐述,其中有一偈云:"母年一百岁,长忧八十儿,欲知恩爱断,命尽始分离。"意思是即使老母年愈100岁,也会时时挂念80岁的儿子:"他在外面身体好不好?会不会遇到困难?会不会再不即来了?……"除非她撒手西去、离开人间,否则,或者老、再病都不会断尽这份恩爱。如果是宝贝儿子或者老、再病都不会断尽这份恩爱。如果是宝贝儿子或女儿生病了,父母宁愿以自己的性命换取子女健康,他们心里挥之不去的唯一牵挂就是孩子,为了孩子总是劳心费神,含辛茹苦。同样,与亲友之间如果情意缠绵、纠缠不休,势必也要感受这样的忧苦。

因此,人与人之间所谓的感情,不要说用中观的 离一多因、有无生因观察,就算用简单的推理去分析, 也都是痛苦之因。然而,众生因无始以来的执著所致, 不知这种爱执是源于前世的恶缘,故很难不受它的束 缚。

佛经中记载<sup>88</sup>,昔有一婆罗门生了个儿子,7岁时便因病而死。婆罗门伤心欲绝,决定去找阎罗王,把儿子的命要回来。他到处打听如何才能前往阴间,一群婆罗门告诉他:"人活着的时候,通常见不到阎罗王。不过如果你执意要去,向此西行四百里有一条大

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> 一、怀胎守护恩;二、临产受苦恩;三、生子忘忧恩;四、咽苦吐甘恩;五、回干就湿恩;六、哺乳养育恩;七、洗涤不净恩;八、远行忆念恩;九、深加体恤恩;十、究竟怜愍恩。

<sup>88</sup> 此公案详见《法句譬喻经•道行品第二十八》。

河,河中的城是仙人行经人间停宿的地方。每月八日 阎罗王将经过那座城,只要你守持斋戒,必定能如愿 见到!"

后来,婆罗门历经千辛万苦,终于见到了阎罗王。 他恳求阎罗王让他儿子重新活过来,阎罗王说:"你 儿子正在东园玩耍,如果他愿意,你就可以带他回 去。"他欣喜至极,立刻直朝东园奔去。结果他儿子 见了他,根本不理他,甚至还呵斥道:"你这不明事 理的愚痴老头,我只是暂时寄住在你家,所以被称为 你的儿子。现在我在这里已另有父母,你还是打消妄 想,早点回去吧!"婆罗门满怀悲痛,怅然离去。

他回家后实在想不通,就去问佛陀整件事的缘由。佛陀说:"你真的是愚迷无知啊!父子、夫妻只是暂时的因缘聚合,才聚到了一起,就如寄居一处的旅人们般,不久便会离散……<sup>89</sup>"佛陀开示了爱别离苦的道理,婆罗门顿时心开意解,遂于佛陀座下出家,终证得阿罗汉果。

可见,佛经中有许多对人生的透彻认识,如果人人都能懂得,就不会有特别强烈的苦受了。否则,一旦与所执著之人别离,便会感到天崩地裂、极难忍受。即使这种苦发生在别人身上,自己也会难以释怀。世间上有好多故事和电影,之所以感人至深、流传千古,就是因为它的情节十分悲哀,而这种悲哀,实际上就是爱别离苦。

145

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> 《法句譬喻经》云:"佛告梵志:汝实愚痴,人死神去,便更受形。父母妻子,因缘会居,譬如寄客,起则离散。愚迷缚着,计为己有,忧悲苦恼,不识根本,沈溺生死,未央休息。唯有慧者,不贪恩爱,觉苦舍习,勤修经戒,灭除识想,生死得尽。"

拿孟姜女的故事来说,当年秦始皇为修长城,到处抓人做劳工。孟姜女刚成亲不久,丈夫也被强行抓走了,从此两地相隔、音信全无。孟姜女日夜思念着丈夫,于是做好几件寒衣,亲自去千里寻夫。到了长城,她一站一站询问,结果终于打听到,丈夫已因饥饿、劳累而死,尸骨被埋在城墙底下。(据历史记载,修长城累死了好多人,死后大多被埋在那里。所以我去长城时一直念观音心咒,一边看着那些石头,一边想:"下面会不会有很多尸体啊?") 孟姜女哭了三天三夜,哭得天昏地暗,连天地都感动了。后来,一段长城突然倒塌,露出来的正是她丈夫的尸骨……

藏地也有类似的故事。果洛地方有个女人,丈夫去打仗了,再也没回来。她日日以泪洗面,久而久之,就疯掉了。她疯了以后,自然唱起很多悲歌,可能是发自内心的缘故吧,每一首悲歌的词都很优美。这是流传很广的一个故事,在我小的时候,老人们经常讲起,听后让人觉得这种执著很可怜。

前几年,有一部很出名的电影叫《云水谣》。我 虽然没有看过,但别人给我讲了里面的情节:上世纪 40年代,两个台湾年轻人一见钟情,并成了亲。后因 政治动乱,男的辗转来到大陆,奔赴朝鲜战场当兵, 并把名字也改了。此时他结识了一位战地护士,由于 种种原因,最终与她结了婚。而身在台湾的那个女人, 始终坚贞不渝,并以儿媳的身份主动担负起照顾他母 亲的重任,开始了漫长而无望的等待。后来两岸关系 有所好转,她有机会来大陆办画展,在养女的帮助下, 终于打听到了丈夫的消息——他多年前在西藏雪崩 中殉难了。此时,她已苦苦等了近60年。这部影片是根据《台湾往事》改编的,由两岸三地多位知名演员联合演出,2006年国内票房排名第八。据说很多人看了后,都感动得流下眼泪。

还有,以前法王去印度时,在香港停留过一段时间,当时很多香港居士都赞叹一部电影——《妈妈再爱我一次》。剧中讲述了一位精神病医生留学归国后,偶然发现院中的一名病人,竟是他失踪18年的母亲……该剧主题是"世上只有妈妈好",刻画了母亲的崇高、母爱的伟大。这部电影十分感人,观众们看后哭成一片,是一部公认的"哭片"。在我们眼里,这片子最打动人的地方,其实是母子聚合与离别的场面,这即是佛经中讲的爱别离苦。

这样的故事还有很多,如牛郎与织女、梁山伯与祝英台、陆游与唐婉……讲的都是人和人之间的互相执著。由于他们没有证悟空性,不了解一切聚散都是因缘,所以一旦面临生离死别,就万分痛苦、肝肠寸断。这种痛苦被搬上荧屏之后,人们也觉得非常真实。然而在通达佛法的人看来,这一切只不过是因缘而已,没有什么好耽著的。

《法苑珠林》中就讲过一个人,丈夫被毒蛇咬死了,她并不悲痛,什么感觉都没有。旁人觉得奇怪,问:"你为何不伤心啼哭?"她说:"夫妻犹如林中的飞鸟,有缘即合,无缘即离,没什么可痛苦的!<sup>90</sup>"

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> 《法苑珠林》云:"譬如飞鸟暮宿高树,同止共宿,伺明早起,各自飞去,行求饮食。有缘即合,无缘即离。我等夫妇亦复如是,无常对至,随其本行,不能救护。"

后来,这就演变成俗话所说的:"夫妻本是同林鸟, 大难来时各自飞。"可见,夫妻聚合只不过是暂时的 缘分,因为各自业力不同,一旦大难来临,只有独来 独去、各奔东西。《毗奈耶经》亦云:"一切恩爱久共 处,时至命尽会别离,路宿树下且随飞,妻子眷属皆 如是。"

同样,上师和弟子、老师和学生的关系也是如此。 以前我读师范时,班里有九个凉山州的同学,他们只 读两年,而我们读四年。所以,两年后他们离开时, 全班三四十个同学抱着这九人不放,舍不得让他们 走。大清早去送行时,一两个人抱一个,哭得稀里哗 啦。后来老师批评说:"车马上就开了,车票都已买 好了,你们不放不行!"于是,大家只好抱着、哭着 把他们送进了车站,一路引来了许多人的围观。这是 什么原因呢?就是因为当时没学过"爱别离苦"。(众 笑)

其实,只要以智慧认真观察,就会发现亲友也不一定是真正"亲"。比如,父母自以为对孩子情深意切、甚为慈爱,可这种慈爱完全是颠倒的,最终只能害了他们。为什么这样说呢?你们想想:儿子小的时候,衣来伸手、饭来张口,父母为他做好所有的事,到了成家立业之时,又为他迎娶作为终身伴侣的妻子,这实际是把他捆缚在了轮回的绳索上。常有许多老居士说:"上师您加持加持,我家孩子快30岁了,马上过期了,一定要……"那天还有个人给我打电话:"上师啊,怎么办呢?我家'传承'断了!"因为她开始是在讲学《入行论》的情况,我就以为是《入行

论》的传承断了,结果弄了半天才明白,她说的是家族香火的传承断了。

而且,父母还教给孩子如何制伏敌人、扶助亲友、发家致富等造恶的方法。就现在的父母而言,常教孩子从小怎么杀生,怎么吃蛇、吃虾、吃青蛙……有时在餐厅看到这一幕幕,真的觉得很悲哀。父母虽然很想对孩子好,但他们的"专业"除了杀盗淫妄,也教不出对今生来世有利的行为,这无疑会导致子女无法从恶趣深渊中获得解脱,恐怕再没有比这更为严重的坑害了。

要知道,真正去害一个人,不一定是用武器当面刺杀,日积月累的错误引导,对生生世世才是致命的毒害。当然,父母也不是故意去害子女,只是他们太愚痴了,由于受环境、教育等各方面影响,所作所为无一不是恶业。因此,在这种环境中长大的孩子,所学也只有造恶而已,除此之外,不会有优良、高尚的慈悲理念。即使子女偶尔因善根萌发,想学佛、出家或做善事,父母也会心生不满、横加阻拦,千方百计去破坏。由此可见,很多父母确实可怜,他们思维是颠倒的,行为也是颠倒的,最终不但利益不了子女,反而可能会害了他。

现在很多人说父母是最好的,这一点我们也不否认,正如刚才佛经所言,父母为儿女付出了很多心血,应当报答他们的恩德。但另一方面,对父母也不能太执著。曾有个人说:"如果我母亲死了,我一天也活不下去,要么一头撞死,要么……反正肯定会去死。一想到母亲不在了,我的心就崩溃了!"话虽如此,

但你母亲若真的死了,你会不会撞死也不一定。可单单是你这种想法,就是不懂轮回的本性所致。

当然,父母也是一样,不应该对子女太执著,以为他百分之百对你有利。要知道,真正孝顺的孩子为数不多,那许多子女是怎样对待父母的呢?最初吸取父母身体的精华,中间抢夺他们口中的饮食,最后夺取他们手中的财产。父母再怎么疼爱儿女,他们也会反过来与父母作对。父母将毕生不顾千辛万苦、罪大恶极、臭名远扬而积累下来的财富,毫不吝惜地全部给予子女,他们却觉得这理所当然,无有一点一滴感激之情。在这个世间上,就算只给个普通人一把茶叶、请吃一顿饭,他也会喜不自禁地连连道谢,可是对子女来说,哪怕给了他一大笔钱、一套房子,他也满不在乎,觉得这没什么,还认为父母的财物由自己来享用天经地义。

而且,兄弟姐妹之间,也常为了财产而你争我夺, 互不相让。平时他们从不关心父母,一旦父母重病垂 危,就一个个都跑来了,生怕财产落入了别人腰包。 纵然父母把财产给了子女,他们也没有答谢之意。即 使父母已倾囊相送,他们却仍是一要再要,甚至父母 念珠里有一颗记数用的精致珍珠,他们也会死皮赖脸 地要走。

这种情况不仅藏地有,汉地实际上也很多。听说有个人自己条件不错,却把父母安置在一所简陋的房子里。这还不算,别人送给他父母一台电视,他回来看到了,忙说:"你们眼睛不太好,看不了电视。还是给我吧,我们年轻人喜欢看。"然后,父母只能眼

睁睁看着电视被他搬走了……

其实子女这样对待父母,父母最终也会有怨气的。最近我去了几家养老院,那里的条件有好有坏,但有一点相同的是,很多老人都有自闭症。我敲门的时候,他们先是不出来,就算出来了也是怨天尤人,说这个、说那个,一肚子都是牢骚。他们始终觉得,所有人都很虚假、不值得信任,即使我们慈爱地给他些东西,他也觉得是骗人的。为什么呢?因为他最信赖的子女,如今都抛弃了他,那还有谁值得去相信呢?

明白这一点后,父母也没必要执著子女。就拿女儿来讲,倘若她贤惠善良、聪明能干,迟早会成为别人家的媳妇,对自己方面起不到什么作用;倘若她性情恶劣,成天在婆家吵架,最后呆不下去了,只好抱着孩子回娘家,给家人蒙羞。

其他的亲戚也不例外。当你财力十足、幸福美满时,所有人会把你奉若神明,明明不需要,他们也竭尽全力地帮助你,将饮食财产主动送上门来;而一旦你身败名裂、身无分文,即便没做一点错事,他们也像仇人一样对待你,纵然你诚心利益他们,所得到的也是恩将仇报。

由此可见,子女、亲友等无有丝毫实义。故佛在《菩萨本行经》中说:"富贵荣禄,众苦之本;居家恩爱,犹如牢狱之中。"荣华富贵都是无常的,如果去执著,就会成为众苦的根本;家人恩爱也是如幻的,如果去贪执,只会将自己束缚在轮回的牢狱中。

尤其是当今时代非常现实,有些人退休前门庭若

市,退休后门可罗雀;退休前一呼百诺,退休后呼天不应;退休前众星捧月,退休后鞍马稀少。现在世风日下、人心不古,许多人从官场上退下来后,常有"人走茶凉"的慨叹。所以,若能明白这些道理,自己对很多人和事就不会那么执著了。

《大庄严论经》<sup>91</sup>中有这样一则故事:从前,有个人叫称伽拔咤,他家世代都是巨富,但到他这一代开始没落,财力衰耗,最后变得一贫如洗。这时所有亲友都不理他,反而轻蔑他,不把他当人看。他实在无法面对,只好痛苦地背井离乡,去往别的国家谋求生路。经过多年不懈的努力,他终于获得了大量财富,准备返回家乡。

亲友们听见他回来的消息,立刻改变态度,纷纷拿着食物、香花等到路上迎接。他得知后,故意衣衫褴褛,混杂在前头仆人的队伍里。他昔日贫困潦倒时还是青年,如今成了富翁已是老人,所以谁也不认识他。

亲友们向他打听道:"衣锦还乡的称伽拔咤在哪里?"

他说:"还在后面。"

亲友们又向后面的人打听:"哪一位是称伽拔 咤?"

回答:"刚才前面那位就是。"

亲友们忙回头找到他,责问:"你为什么这样

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> 《大庄严论经》: 十五卷,印度马鸣菩萨造,鸠摩罗什译。又作《大庄严经论》、《大庄严论》、《大庄严经》,收在《大正藏》第四册。主要是搜集佛陀本生,及诸种善恶因缘、譬喻等九十章故事,以供求道者参考。

做?"

他冷淡地回答:"你们想见的称伽拔咤,坐在后面的骆驼上。当年我穷途没落时,诸位不理睬我,而现在却忙着来迎接。事实上,你们不是迎接我,只不过是为了我的财产,这些财产就放在后边的骆驼背上!"<sup>92</sup>

可见,亲朋好友的恭维、尊敬,不一定是真心的, 往往都怀有各种目的。原来某地一个活佛去了美国, 五六十年没有回国,后来有一次他要回来,亲友们兴 奋得不得了,里里外外张罗了很长时间。但那个活佛 回到家乡后,可能因为是修行人吧,对所有人一分钱 都没给,只是平平淡淡见了个面。结果他离开的时候, 一个人都不去送。

所以,在现实生活中,亲怨有时很难分辨。以前 阿凡提当州长时,来往于他家的人络绎不绝。一天, 邻居冒昧地问:"你家每天有这么多客人,你到底有 多少朋友啊?"阿凡提回答:"等我不当州长、削职 为民时,那时候再告诉你。"其实他也很清楚,一旦 自己下了台,就不会有这么多"朋友"了。所以,执

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> 《大庄严论经》云:"竺叉尸罗国有博罗吁罗村,有一估客名称伽拔吒,作僧伽蓝,如今现在,称伽拔吒。先是长者子,居室素富,后因衰耗,遂至贫穷。其宗亲眷属尽皆轻慢,不以为人,心怀忧恼遂弃家去。共诸伴党至大秦国,大得财宝还归本国。时诸宗亲闻是事已,各设饮食香华妓乐于路往迎。时称伽拔吒身著微服在伴前行。先以贫贱年岁又少,后得财宝其年转老,诸亲迎者并皆不识,而问之言:称伽拔吒为何所在?寻即语言:今犹在后。至大伴中而复问言:称伽拔吒为何所在?诸伴语言:在前去者即是其人。时宗亲往到其所而语之言:汝是称伽拔吒,云何语我乃云在后?称伽拔吒语诸宗亲言:称伽拔吒非我身是,乃在伴中驼驴驮上。所以然者?我身顷来,宗亲轻贱,初不与语,闻有财宝乃复见迎,由是之故在后驮上。宗亲语言:汝道何事不解汝语?称伽拔吒即答之言:我贫穷时共汝等语不见酬对,见我今者多诸财宝,乃设供具来迎逆我,乃为财来,不为我身。"

著亲友没有丝毫意义。

关于断除对亲友的贪执,米拉日巴尊者就有很好的教言。当年尊者在光明洞闭关时,有一次去孟津化缘,被一对老夫妇请到家里应供。老夫妇见尊者长得不错,修行也好,就问他:"你从哪里来?有没有亲人?"尊者答言:"我舍弃了家乡,也没有亲人,我就是这样一个乞丐。"老夫妇听后,说:"我们也没有子女,你就做我们的义子吧!我们有块好地,你可以去耕耘;然后再找个好姑娘,生个可爱的儿子,这样一来,你不久就会有很多亲友了。"

米拉日巴尊者说:"这一切我都不需要,我舍弃他们还来不及呢。"于是以歌唱道:"子初悦意如天子,慈愍之心难形容,中间过分催索债,虽施一切无悦时。别人之女迎入内,大恩父母逐出外,父亲呼唤不答复,母亲呼唤不应声,后成冷淡之邻居。勾结狡者造恶业,自生怨敌刺痛心,应断轮回之耙绳,世间子孙我不求。"

意思是,儿子刚降生时犹如天子,可爱得不得了,但长大后就成了讨债鬼,即使给他一切,也没办法取悦他。待他把别人的女儿娶回家,就会把大恩父母逐出门外。父母怎么呼唤,他也不搭理,就像关系冷淡的邻居一样。甚至他还与恶人勾结,做尽坏事,刺痛父母的心。故应断除轮回的绳索,世间的儿子我不要。

老夫妇又说:"儿子的确可能会变成仇人,那么就要一个女儿吧,女儿还是很可爱的。"尊者又以歌唱道:"女初笑颜如仙童,掠夺财宝具大力,中间讨债无尽头,父前公开索要走,母前暗地偷偷带,施给

不知报恩德, 嗔恨大恩之父母, 后成红面罗刹女。若善他人之荣耀, 若恶自己祸害源, 祸害魔女刺痛心, 断除无觉之忧愁, 祸根之女我不求。"

老夫妇不甘心,继续劝道:"没有子女也倒不要紧,但若连一个亲戚都没有,你会处处受人欺侮的。"尊者摇摇头,唱道:"亲友初遇见欢颜,密切来往漫山谷;中间酒肉如还债,送他一次还一度;后成贪嗔争吵因,恶友讼因刺痛心。舍弃乐时之食友,世间亲友我不求。"

汉地、藏地都有这种情况: 开始的时候, 亲友之间你请我、我请你, 显现特别热情; 到了中间, 就开始讲条件了, 你请一次, 我才还一次, 不像最初那样了; 最后关系越来越僵, 甚至还会互相争吵。这就是世间的亲友, 对此也没必要希求。

总而言之,儿子、女儿、亲友等,都不应该去执著,这就是所谓的看破今世。尽管这一点很难做到,但作为修行人,只要懂得了爱别离苦,定能慢慢看淡这一切。否则,你天天想孩子、想父母、想朋友……心里装的都是这些,那根本不会有修行的时间,也不会有大慈大悲的位置。

当然,对在家人而言,将子女亲友完全看破并抛弃,也是不现实的。但即便如此,你也不能太执著。毕竟聚散离合是轮回的规律,明白这个道理后,修行自然比较成功。否则,你都修行很长时间了,亲人离去还特别痛苦,甚至不想活下去,那就不是修行人了。所以,大家要好好观修爱别离苦!

# 第五十五节课

#### 思考题

- 1. 什么是求不得苦? 遇到这种痛苦时,什么样的人可以轻易 化解? 什么样的人会越来越痛苦? 你属于哪一种人?
- 2. 什么是不欲临苦?请引用《窍诀宝藏论》的教证详加说明。了知这个道理后,你应当如何发愿?
- 3. 通过学习"人类之苦", 你最大的收获是什么?

下面继续学习"人类之苦"中的第七个——求不得苦。

所谓求不得苦,是指世人欲望无有限度,因各自职业、地位、爱好、身份等不同,以致所求目标也各式各样,若对自己所爱乐的事物,如财产、地位、美色等,求之而不能得,这种痛苦即为求不得苦。如《大毗婆沙论》云:"求如意事,不果遂时,引生众苦,故名求不得苦。"

平时我跟许多人接触的过程中,常发现他们的苦受、烦恼、忧愁,大多数都是求不得苦。尤其是现在的世间人,因看得太多、听得太多,以致所追求的目标和花样也很多。他们见到别人穿高档衣服、吃美味佳肴,住奢华豪宅、开高级轿车,自己没有的话,就会特别伤心。而我们学佛的人完全不同,尤其是观过轮回痛苦的人,对世间一切不会特别执著。如果各方

面因缘具足, 你有这些外在条件, 那去享用也可以; 但若实在得不到, 自己也能坦然接受, 并不会苦苦强求。

所以,当今时代确实需要精神食粮,有了它,无 论遇到什么情况,都有一种面对的勇气。否则,内心 的欲望得不到满足,就觉得自己极其倒霉、一无是处, 这样想的结果,只能产生越来越大的精神压力,弄得 自己无所适从。

要知道,梦想与现实之间有距离,许多事情不一定如愿以偿,这是很正常的。《仁王般若经疏》也说: "事与愿违者,即是求不得苦。"但世人达不到自己的目标,心里往往会产生忧愁、悲伤,如《六度集经》所言:"事与愿违,忧悲为害。"这是没有必要的。如果你学过大乘论典,心胸就会非常开阔,所求的东西得到了,不会过于欢喜;得不到,也不会过于伤心。因为你知道这一切都是因缘,因缘具足时,不费力也会自然成功,而如果因缘不具足,再努力也无济于事。

因此,对很多心理不平衡的人来说,佛法是内心 创伤愈合、防止再次受伤的甘露妙药,只要你心态健 康了,即使身体上有病,状况也不会太糟糕。当然, 最快乐的人,是身体健康、心理也健康,若能具足这 二者,就算没有财富、地位、受用,也会活得快快乐 乐。否则,纵然你天天住得好、吃得好、穿得好,可 是心里的隐患不断发作,外在的物质条件再好也没 用。所以,许多发愿文都提到要回向"身心健康", 这也是修行中不可缺少的顺缘。

其实,用佛教的慈悲观、人生观调伏自心,对心

理健康会起到很大作用。有些人以前像发疯了一样,时刻都在为生活、感情所困,但学佛后明白一切都是因缘,想通了也就放下了,反而觉得过去特别疯狂,对自己经常呵斥——还是从文字上讲吧,不然我一直发挥的话,待会儿又该讲不完了!

### 庚七、求不得苦:

在这个世界上,不管是谁,没有一个不渴求幸福快乐的,趋乐避苦是人人与生俱来的天性,可真正能如愿以偿的却寥寥无几。有的人为了舒适安乐而建造房屋,没想到房屋突然倒塌,自己被埋在里面;有的人为了充饥果腹而享用饮食,结果却染上疾疫,危及生命;有的人为了身体健康而服用药物,结果竟发生反应,提早离开人间;有的人为了获取胜利而奔赴战场,结果一命呜呼、客死异乡;有的人为了谋求利润而拼命经营,结果被仇人毁得倾家荡产,沦为乞丐……

无论是什么样的人,虽然都有自己的目标,如农夫希望庄稼丰收,知识分子希望学业有成,公务员希望在政界中得到高位,但在所有的目标中,我觉得大乘佛教的目标最不可思议。为什么呢?一是它时间漫长,从初发心乃至成佛之间;二是它范围广大,利益三界的一切众生。相比之下,如今被称为"世界上最伟大的人",也只是帮助了一部分人类而已,实无法与大乘的愿力同日而语。

曾有一位法师说:"愿大,力就大。"我特别喜欢这句话。的确,她在这种信念的支持下,利生事业不

可思议,非常广大。可见,一个人能否有所作为,关键要看愿力大不大。如果愿力很大,想帮助全世界的苦难众生,那力量和机会自然会具足,短时间内这种因缘也可以成熟;反之,假如成天想的只是自己好好生活,那么,所作所为也就只能围绕着这个而已。

其实,求不得苦往往是源于狭隘的思想。倘若一味只为了自己,得不到预期的财富、地位,必定会因此而苦恼。对我们很多人来说,除了圣者以外,为自己流泪的人比比皆是,为众生流泪的却寥若晨星。由于每个人有强烈的我执,因而,感受求不得苦的人多之又多。

放眼周围, 无数人为了今生的幸福、受用, 尽心 尽力地辛勤劳作, 他们却并不知道, 如果没有前世的 福德因缘, 今生再努力也无济于事, 到头来不但得不 到这些, 甚至解决暂时的温饱也成问题。我就有这么 一个亲戚, 在我很小的时候, 他就为生活而四处奔波, 前不久我在一所寺院又见到他, 他辛苦一辈子所追求 的快乐和财富, 到现在还没有得到。可见, 就算是小 小的希求, 有时也需要前世的因缘。

这一点,出家人、在家人都一样。即使每个人拥有同等的缘分,但由于各自福报不同,最后的结果也会千差万别。就算是同一个老师教出来的学生、同一个父母所生的孩子,未来的命运也都有天壤之别。所以,我们不得不承认,若想得到梦寐以求的东西,除了勤奋努力之外,前世的因缘也不可或缺。

佛经中就有这样一则公案<sup>93</sup>: 从前,印度王舍城有很多富翁,他们中拥有一亿财产的,都住在"一亿里"这个富人区。当时有位商人为了能成为其中一员,拼命工作、缩衣节食,将毕生心力投注在累积财富上。经过数十年的努力,眼看着家产将近一亿了,商人却在此时积劳成疾而病倒。临终前,他告诉妻子,希望年幼的儿子将来继承他的遗愿,成为拥有一亿家产的富翁。

商人死了之后,妻子含泪将遗嘱告诉儿子。儿子 听完母亲的话,让母亲把财产交给他处理,并承诺很 快就能住进"一亿里"。母亲放心地将财产交给他, 岂料他广行布施,供养三宝、周济穷人,不到半年光 景,所有的家产全部散尽。更不幸的是,儿子此时得 了重病,短短数日便死了。商人的妻子见财产没了, 儿子也死了,悲痛欲绝、伤心万分。

儿子由于生前布施而种下善因,不久即投生在 "一亿里"的首富家中。这位家财万贯的富翁,年过

<sup>93 《</sup>杂譬喻经》云:"昔王舍城中,人民多丰饶,九品异居,不相杂错。别有一亿里,有一亿财者,便入中。时有居士,规欲居中便行治生,苦身节用广诸方计。数十年中,九十万数未满一亿,得病甚笃,自知不济。有一子年七八岁,嘱语其妻曰:吾子小大,付与财物令广治生,使足满一亿,必居其中,全吾生存之愿矣。言竟终亡。丧送事毕,将子入示其宝物:父有遗教,须汝长大具一十万足满一亿,居亿里中。子报母言:何必须大?便可付我早共居之。母即付之。于是童子以财物珍宝,供养三尊,施与贫乏者,半年之中财物尽了。其母愁恼怪子所作,童子未几身得重病,遂便丧亡。其母既失物,子又幼丧,忧愁忆之。中有最富者,八十居而无子姓,于是童子往生其家,为第一妇作子。满十月生,端正聪明自识宿命,母自抱乳确不肯食,青衣抱养亦复如是。儿前母闻生子如是,偶往看见爱之,即抱鸣噈,开口求食,长者大喜重雇其价,使养护子。长者便与夫人议曰:吾少子性,他人抱养不肯饮食,此妇抱撮儿辄欢喜,吾今欲往迎取以为小妻,令养视吾子,为可尔不?夫人听之。便以礼娉迎来,别作屋宅分财给与无所乏短。儿便语母:为相识不?母大怖懅,而言不相识。儿白母言:我是母之前子,取母九十万分用布施,今共来作八十亿主,不劳力而食,福为何如耶?"

八十仍膝下无子,如今喜获麟儿,实在开心不已。但这刚出生的儿子却生性奇特,不论谁来喂哺都不肯进食,夫妻俩焦虑万分,到处探寻良策。事情很快就传开了,商人的妻子听到这个消息后,好奇地前去富翁家中尝试,没想到婴儿一到她手上,就马上开口进食。富翁见状大喜,于是和夫人协议,以厚礼为聘,请商人的妻子到家中居住,就近照顾儿子。

有一天,怀里的婴儿忽然开口对她说话:"您不认识我了吗?"她听后大惊。婴儿又说:"不要怕,我是您的儿子。因为上供下施的福报,所以投生到一亿里的首富家,这就是布施功德的不可思议啊!"

所以,前世的愿力和因缘,我们每个人不得不承认。现在有些佛教徒,从他们言行举止中看,只顾眼前及时行乐,对后世却漠不关心,这完全是唯物论者的做法,跟只管今天、不管明天的行为一样可怕。当然,这也与从小教育及成长环境有关,在这样的背景下,许多人即使表面上承认后世存在,也只是说说而已,并没有积极为后世积累资粮,这种做法不太合理。古大德曾一再教诫我们:"勤劳如山王,不及积微福。"一个人再怎么勤劳,也不如积累微小福德的作用大。所以,单靠勤奋努力不一定能成办大事,若在做事的同时,花钱念经或作些功德,顺缘的力量才非常大。

其实,我们从无始以来,将全部精力都放在世间 琐事上,一辈子只关心成家生子,孩子长大后再成家 生子……却从不为来世作任何打算,这样在轮回中没 完没了地流转,上演种种恩怨情仇,可结果呢?只是 痛苦而已。许多人为了今生的目标,上半生和下半生 都在百般努力,这份精进若能用于修持正法,恐怕现在早已成佛了。即使没有成佛,也绝不至于再度感受 恶趣的痛苦。

像我们学院的出租车司机,每天三四点钟就起来,晚上十一二点还在那边。他们一天的所作所为只为赚钱,甚至晚上都不回家,一直睡在车里,第二天一早就起来招客人:"阿可<sup>94</sup>、阿可,到不到炉霍?""阿可、阿可,去马尔康吗?"试想,他们若是每天三四点起来发菩提心,为众生而努力修行,那么短短十几年中,成就必定不可限量,即使没有成佛,至少也能看破世间了。还有《云水谣》的那个女主角,如果用近 60 年一直观想佛陀,而不是对一个男人朝思暮想,生起次第肯定早已修成了。

然而,世间人把心思和精力,全都用在没有意义的事情上。尤其是他们最执著的感情,正如一本书中所言,它是耗尽光阴、耗尽青春、耗尽钱财的魔术,最终只能是竹篮打水一场空。到头来,当你面对死亡时,究竟得到了什么?一无所有!纵然你是腰缠万贯的大富翁,离开人间时一分钱也带不走;纵然你是亿万人之上的国家总统,死时一个眷属也无法跟随。因此,佛陀所讲的生老病死等道理,完全是以理服人,不是以势压人,真正有智慧的人应该能接受,因为这也是他们有目共睹的事实。

明白这一点后,大家应当这样想:"如今我已经遇到了大乘佛法,依止了善知识,依靠经论也知道弃

<sup>94</sup> 阿可: 藏地对喇嘛的称呼。

恶从善的分界。此时此刻,我千万不能再将精力放在 轮回琐事上了,一定要修持真实的正法!"当然,要 像以前噶当派和宁玛派的大德那样,将精力 100%用 于修行,我们恐怕也做不到。尤其是城市里的人,一 个礼拜能空出一天或半天学佛,就已经很不错了。他 们自己都特别惊讶:"以前我的时间全用来吃喝玩乐, 现在一周还能抽出半天学习佛法、闻思修行,我的境 界这么高啊!"确实,跟过去相比,你是有所进步。 但七天中只用半天学佛,其余六天半都在散乱,而且 你的"半天"也许只是听两堂课,就两个小时而已, 这样的话,和真正的修行人比起来,还是差得相当远。

相较而言,我们学院的出家人,从早到晚除了闻思修行,散乱确实非常少,大多数的时间都安排得很紧。昨天有个道友就说:"哎哟,我们又听课、又背诵、又讲考、又辅导……耳朵一直都嗡嗡响。"其实这样也好,毕竟这些都是善法,若能一直这样下去,活多少年就学多少年,对世间沉迷得没有那么厉害,临死时也会有一点把握。所以,大家应当珍惜自己的时间,虽说完全舍弃世间有点困难,但最好能多用于修行方面,这对每个人来讲非常重要!

### 庚八、不欲临苦:

在现实生活中,可以肯定地说,希望自己受苦受难的人,这个世界上一个也没有。然而,即便不愿意受苦,痛苦也会自然而然降临,这就是不欲临苦。

比如,我们不想生病、不愿被别人束缚,但业力现前时,除了生死自在的成就者以外,我们想逃也逃

不掉,就算不想感受痛苦,也很难如愿以偿。还有因往昔业力所感,成为国王的臣民、富翁的奴仆、老板的员工等那些人,完全是身不由己,不愿意也必然要受主人控制。他们哪怕只犯了微不足道的错误,也会大难临头,措手无策。即使当下被带到刑场,也只好硬着头皮跟着去,自己一点权利也没有。甚至他们不想犯罪或破坏纪律,但在业风吹动下,常常不由自主。包括有些出家人,很希望一生戒律清净,但在业力现前时,自己也无力抗拒……以此为例,我们就能明白所谓的不欲临苦。

拿苏东坡来说,很多人只知道他是北宋著名的文学家、书画家,曾任翰林学士,官至礼部尚书,却不知道他前世是个出家人。其实他自己也在《南华寺》中提过:"我本修行人,三世积精炼,中间一念失,受此百年谴。"意即我本来是个修行人,曾于三世中一直积累资粮,但因一念之差落入尘世,招来了这一生的忧患。

据说他的前世是五戒和尚,一目失明,为某寺院住持。有次他在山门外发现一丢弃的女婴,就带回寺中让一名和尚养大,取名红莲。红莲长大后清秀动人,五戒见到生了一念贪心,并因此而破了戒。他有一个师弟叫明悟,在定中察觉此事后,借机作诗点醒了他。羞愧之下,五戒坐化而去。明悟见后心想:"师兄错走这一步,下世可能会毁谤佛法,永无出头之日。"于是他也赶紧坐化,紧追五戒投胎而去,这就是后来的佛印禅师。

之所以说苏东坡是五戒和尚,也因为他这一世有

许多迹象可寻。比如他母亲刚怀孕时,曾梦到一僧人来托宿,僧人风姿挺秀,一只眼睛失明。还有,苏东坡在抵达筠州前,云庵和尚、苏辙、聪和尚同做一梦:三人一起出城迎接五戒和尚。而且苏东坡自己也说,他在八九岁时,梦到自己前世是位僧人,往来于陕右之间<sup>95</sup>。可能是前辈子的习气吧,他此世虽是在家人,却总喜欢穿出家人的衣服,平时在他的朝服下面,往往就穿着僧衣。(有人常问:"汉地怎么没有活佛啊?"其实是有的,苏东坡就是一例。)

通过这个公案可以了知, 五戒和尚原本道行清净,修行不错,但因为那段孽缘,以至于不得不感受轮回的痛苦,并对后世有一定影响。当然也正由于他出家修行过,故而后世不同于常人,不管在诗学方面,还是佛教研究,都有相当深的造诣,并且利他之心非常明显。所以,善恶有报、因果不爽的道理,在他一人身上全都体现了。

关于不欲临苦,无垢光尊者在《窍诀宝藏论》中也有描述。如云:"家人亲友虽欲恒不离,相依相伴然却定别离。"亲朋好友相依相伴、难分难舍,希望能天长地久永不分离,但在无常的袭击下,到了一定时候,也会死的死、散的散,只有随业力各奔东西,最后留下来的,徒有思念而已。如李白在《静夜思》中云:"举头望明月,低头思故乡。"——你们好多出家人,想不想家啊?离开了家人亲友,独自回忆他们

165

<sup>95</sup> 五戒和尚就是陕右人。

时, 痛不痛苦?

"美妙住宅虽欲恒不离,长久居住然却定离去。" 对修行人而言,最执著的寺院、茅棚或学院,自己希望恒时不离开,永远都住在这里,但也是不现实的。 无论是由于共业还是别业,因缘散了的话,不要说永远,就算呆一刹那的机会也没有。世间人也是一样, 买了一幢房子,就认为永远是自己的,这也不一定, 无常一旦到来,即使你再不想离开,也不得不接受无情的事实。

"幸福受用虽欲恒不离,长久享受然却定舍弃。" 幸福的生活、丰足的受用,虽想永远拥有,稍许也不 愿离开,但无常来临之际,这些也必定要舍弃。《大 庄严论经》亦云:"家中有财宝,五家%之所共。"你 认为是自己的财物,过段时间不一定还是你的,可能 统统会被别人使用。有些道友认为"这是我的钱包", 但不小心在路上掉了,就成了别人的了。昨天有个人 说:"我的手机掉了。打过去,刚开始是无法接通; 再打一次,通了但没人接;又再打一次,就关机了。 这是什么原因呢?"我说:"这是你的手机已经被别 人享用了。"所以,我们对自己的财物虽然不想离开, 但终究还是会离开的。无垢光尊者的这些窍诀非常甚 深,大家要好好体会!

"暇满人身虽欲恒不离,长久留世然却定死亡。" 有了暇满人身,就有了修行的机会,尽管我们很想长 久留住,可是人生短暂、无常迅速,真正能闻思修的

 $<sup>^{96}</sup>$  《六度集经》云:"所谓私财也,五家分者:一水、二火、三贼、四官、五为命尽。"

时间也不过几年。《杂阿含经》中云:"觉世无常,身命难保。"因而作为修行人,一定要珍惜学佛的机会。以前有个人生了邪见后,口口声声威胁别人:"那我不学佛了!"我们虽然没有像他那样,但就算自己想学佛,这个人身能用多久也很难说。

"贤善上师虽欲恒不离,听受正法然却定别离。" 对慈悲贤善、唯有利他心的具相上师,很多弟子都想 永远不离开,但这也是不可能的。有时候上师会圆寂, 有时候是弟子圆寂,有时候师徒虽都未圆寂,但也会 以各种因缘而分开。所以,上师如意宝常引用这个教 证说:"我们师徒如今欢聚一堂享受大乘佛法,但再 过段时间,这只能成为美好的回忆了,除此之外,一 切都会烟消云散的。"确实,我们很想永远在上师面 前听受正法,但这是不可能的,历史上没有永不分离 的师徒。所以,有了听受正法的机会,每个人一定要 珍惜!

"善良道友虽欲恒不离,和睦相处然却定分离。" 具有出离心、慈悲心、菩提心的善良道友十分难得, 虽然希望永远不要分离,与他在菩提道中恒时相伴、 和睦相处,但这也是做不到的。

最后,无垢光尊者说:"今起该披精进之铠甲, 诣至无离大乐之宝洲。于诸生深厌离道友前,无有正 法乞人我劝勉。"了知这些无常的道理后,我们要立 下坚定誓言:从现在开始,应披上精进的铠甲修持正 法,以趋至永不分离的大乐宝洲——佛果。无垢光尊 者还谦虚地说:"于轮回深生厌离的诸道友面前,我 虽是没有修成正法的乞丐<sup>97</sup>,但也真诚地以此教言进行劝勉。"

总之,一切万法都是因缘所致,若想避免求不得苦,获得财产受用、幸福名誉等善果,必须要有往昔积德的善因,有了这样的因,果才会不求自得。以前洛若寺的金旺堪布就常说:"有福报的人不管到哪儿,即使是监狱,也会自然得到快乐。"比如在"文革"期间,藏地许多大德身陷囹圄十几年、甚至二十几年,有些人因为有福德,在监狱里过得很舒服,有吃不完的东西;而没有福德的人,结果就饿死了。所以,具足福德的人无论在哪里,都会像慈力王子<sup>98</sup>一样,时时处处遇到顺缘。反之,如果不具备这样的因,就算再怎样兢兢业业、勤勤恳恳,非但不会如愿以偿,反而可能适得其反,遭遇不幸。

明白这个道理后,大家应息灭自己的贪欲,依靠知足少欲这一取之不尽、用之不竭的财宝,尽量过一种安贫乐道的生活。否则,作为修行人,该舍弃的已舍弃了,该放下的也放下了,若还不集中精力修行正法,入佛门后每天放逸,忙于各种世间琐事,那只能是自寻烦恼、自讨苦吃,最终会受到诸佛菩萨、护法神的呵责。甚至,有些金刚道友也会谴责你:"这个人明明都报名学习了,却天天忙别的,今天这个借口、明天那个借口,始终不来学习……"

现在外面的个别道友, 闻思特别精进, 两三年来

<sup>97</sup> 无有正法乞人,也可解释为无有任何执著的无勤瑜伽士。

<sup>98</sup> 慈力王子: 佛陀的因地, 类似于福力王子。

一堂课也没落,再怎么忙都能赶上进度,这种求法之心特别好。而有些人却与此相反,他们天天找借口不上课,今天是"我朋友要结婚了,请个假",明天是"我们领导要出去玩,请个假",后天是"我父亲生病了,请个假",大后天是"我的胃特别痛,请个假"……这样把学佛时间都耽误了,其实欺骗别人就是欺骗自己!

或许是见到末法的这种现象吧,米拉日巴尊者也唱了一首道歌。这首道歌的缘起是这样的:当时有两个格西,分别是罗顿、达罗。达罗不好好修行,天天以因明的方式说人过失,后来在与米拉日巴尊者辩论中,因失败而于嗔恨心中死去。罗顿见了,一方面既怕又愧,一方面对尊者的修行生起了信心,于是到尊者面前恭敬求法。以此缘起,尊者为他传授了教言,并通过呵责的方式,先让他远离形象学法,待他的相续堪能时,又把密法甚深窍诀传给他。最终罗顿通过真实修行,也成为非常了不起的修行人。此故事出自《米拉日巴尊者道歌集》,你们最好是看一下。

那么,尊者是怎么教诚罗顿的呢?他说:"本来佛陀世间主,为推八风<sup>99</sup>说诸法,如今自诩诸智者,岂非八法反增长?"大慈大悲的佛陀宣说八万四千法门,本是为了摧毁众生的世间八法,可如今自诩为"智者"的某些人,打着佛教的幌子,拼命追求名声、财富、恭敬,世间八法岂不是反而增上了吗?此举完全与佛陀的教法相违。(曾有个领导说:"你们有些出家人去

<sup>99</sup> 八风:指世间八法。

茶馆,这与释迦牟尼佛的教法相违。"我说:"去茶馆不要紧吧,佛陀也没规定出家人不能喝茶。但若是去茶馆做非法事,那就不太好。"可能这些人的要求太高了,只要在寺院以外看到出家人,就认为与佛陀的教义相违,这种认识也有待观察。在我看来,出家人若整天宣传自己,追求名利等世间八法,根本不想众生的利益,才是违背了佛陀的教义。)

"如来护持诸戒律,为断俗事而宣说,如今持戒 诸尊者,岂非琐事反增多?"佛陀在《毗奈耶经》等 中制定各种戒律,目的是为让修行人生起出离心,断 除一切世间琐事。可如今持戒的诸位尊者,不论是在 家居士还是出家僧人,世间琐事岂不是反而增多了?

"往昔僧人之威仪,为断亲属佛宣说,如今僧人诸威仪,岂非过分顾情面?"佛陀往昔规定僧人的威仪,是为断除对亲友的一切牵挂。可如今僧人们护持威仪,岂不是太顾及亲友的情面了吗?作为一个出家人,如果天天给家里打电话,边哭边说:"给我母亲听听,给嫂嫂听听,给姐姐听听……"对亲友的情况,比在家人还关心,这不太合理。

"总之若未念死亡,修持正法徒劳矣!"总而言之,修行人若没有忆念死亡、看破今世,修持正法必定徒劳无益。

综上所述,通过学习人类的三根本苦、八支分苦, 大家应当明白:四大部洲的人类均无安乐可言,尤其 是我们这些南赡部洲的人,如今正处于五浊恶世<sup>100</sup>, 没有一丝一毫的安乐,唯有感受痛苦。然而,许多人

170

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> 五浊恶世: 劫末寿等渐变鄙恶,如渣滓故名为浊世。五浊: 寿浊,烦恼浊,众生浊,劫浊,见浊。

由于太过愚痴,不但不觉得轮回很苦,反而认为社会越来越发展,生活水平越来越高,这样的生活特别快乐。正如寂天论师所言:"轮回虽极苦,痴故不自觉,众生溺苦流,呜呼堪悲悯!"他们并不知道,在这些五光十色的科技背后,伦理道德日益下滑,贪嗔痴烦恼日益增长,人类的痛苦远远超过以往。

随着年复一年、月复一月、日复一日,这个时世会越来越污浊,劫时会越来越恶劣,佛法会越来越衰败,众生的幸福也会逐渐减灭,想到这些,谁还会贪图一时的快乐?再者说,就算我们暂时很快乐,但南赡部洲是业力之地,一切苦乐、凶吉、高低等都是不定的,执著这些只能带来无尽苦恼。因此,通过观察这些有目共睹的事实,我们今后一定要学会取舍。

诚如无垢光尊者在《窍诀宝藏论》中所云:"有 时观察自现之顺缘,了知自现觉受现助伴;有时观察 有害之逆缘,即是断除迷执大要点;有时观察道友他 上师,了知贤劣促进自实修;有时观察四大之幻变, 了知心性之中无勤作;有时观察自境建筑财,了知如 幻遣除迷现执;有时观察他人眷属财,生起悲心断除 轮回贪。总之于诸种种显现法,观察自性摧毁迷实 执。"

意思是说,有时观察修行的顺缘,了知为自现之后,可以变成觉受的助伴;有时观察有害的逆缘,此时正是断除迷执的大要点(别人本想制造违缘害你,但在这个过程中,你一观心就开悟了。即使没有大悟,也会有一些小悟);有时观察其他的上师或道友,就会了知贤劣差别,促进自己修行;有时观察四大幻变,见它一会

儿显、一会儿无,自会通达心的本性;有时观察自己的房子、财产等如幻如梦,可以斩断对迷乱显现的执著(比如我刚开始是草皮房,然后是板皮房、绷壳房、水泥房……最后什么都没有了,死后全部留在人间,故没什么可耽著的);有时观察他人的眷属、财产,则会生起大悲心:"这些变幻不定,为什么人们如此执著啊?"从而断除对轮回的贪执。总之,对于一切种种显现,理应观察其自性,以摧毁自己迷乱的实执。

如今你们各班正在学习《窍诀宝藏论》。在学的 过程中,大家应好好思维这些殊胜内容,并依照尊者 所说的去实地修行!

## 第五十六节课

#### 思考题

- 1. 非天要感受什么样的痛苦?请引用公案详细说明。
- 2. 转生非天的因是什么? 你相续中是否有这种烦恼? 打算如何对治?
- 3. 从欲界、色界、无色界的角度,分别叙述天人所感受的痛苦。明白这个道理,你还会希求人天福报或死后升天吗? 请谈谈你的体会。

今天继续讲"轮回过患"中善趣的痛苦。人类、非天、天人这三界叫三善趣,虽比三恶趣快乐,但也不离痛苦,下面就叙述非天的痛苦。

非天,又名阿修罗。《楞严经》中说<sup>101</sup>,阿修罗依胎、卵、湿、化四生而分四种,其中胎生者为人道所摄,湿生者为旁生道所摄,化生者为天道所摄,卵生者为鬼道所摄。还有《法华文句》中讲,阿修罗有两种:"鬼道摄者,居大海边;畜生道摄者,居大海底。"可见,各经论对非天的描述不尽相同。

通过学习非天的痛苦,大家就会明白,即使非天 是善趣,那里也不会有快乐。尽管他们的受用、相貌、

<sup>101 《</sup>楞严经》云:"阿难,是三界中复有四种阿修罗类:若于鬼道以护法力成通入空,此阿修罗从卵而生,鬼趣所摄;若于天中降德贬坠,其所卜居邻于日月,此阿修罗从胎而出,人趣所摄;有修罗王执持世界力洞无畏,能与梵王及天帝释四天争权,此阿修罗因变化有,天趣所摄;阿难别有一分下劣修罗,生大海心沈水穴口,旦游虚空暮归水宿,此阿修罗因湿气有,畜生趣摄。"

能力跟人类相比,远远超胜,但就像人类中有智慧、富裕、强势的人一样,虽为愚痴、贫穷、弱小之人所羡慕,但其身心也不离痛苦,同样要遭受三苦的逼迫、折磨。

所以,学了这样的大乘佛法,每个人要知道:三 界中任何一处,都不会有真实的安乐。现如今,有些 众生正在感受苦果;有些众生虽未感受现行痛苦,但 却在造痛苦之因,时时处于行苦之中,苦果很快就会 现前。因此,有智慧的人依靠学习经论,会深深认识 到佛经中"三界无安,犹如火宅"的道理。

### 戊五、非天之苦:

本来,非天在前世造过布施等善因,今生的财富 受用可与天人相媲美。但由于他们往昔妒贤嫉能、好 争好斗,七种慢基本都具足<sup>102</sup>,以此恶习、业力所牵, 而感得阿修罗的身份。

就像人中的富翁一样,尽管有钱有势,但内心被 噴心之火燃烧着、被嫉妒心之水冲击着、被烦恼之风 吹动着,在各种痛苦中不能自拔,根本无有快乐可言。 同样,非天嫉妒心极为粗重,就是在自己的范围内, 区域与区域之间、部落与部落之间,也总是争斗不息, 格格不入,始终在战火纷飞中过日子。

在我们人间,像阿拉伯等有些国家,可能是非天的业感提前吧,十几年来硝烟弥漫,一直处于战乱当

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> 《业报差别经》中列举了十种能令众生得阿修罗报之业因: 1、身行微恶; 2、口行微恶; 3、意行微恶; 4、起憍慢; 5、起我慢; 6、起增上慢; 7、起大慢; 8、起邪慢; 9、起慢慢; 10、回诸善根向修罗趣。

中,人们恐慌不安、特别痛苦。我们作为凡夫,人和 人之间虽难免会有摩擦,但考虑到今生后世,还是应 尽量与人和睦相处。

我常常在想: 当今社会跟古代完全不同,现在人无论出家、在家,时时处处都离不开合作。假如一个人合作能力差,跟大家不配合,不管他到哪个集体,都无有容身之地。所以,人的性格很重要,如果待人接物时互相忍让、包容,有种宽厚的心态,不但自己不会苦恼,给别人也提供了自由的空间。否则,一个人若性格不好、修行不好、脾气不好,就会给周围带来种种不安和烦恼。我们平时也感受得到,有些人虽是阿修罗队伍里的一名士兵吧,暂时来到人间发心工作,等工作结束之后,还要回须弥山的阿修罗群体中,继续"上班"。

当然,阿修罗也是很有福报的。《六趣轮回经》中云:"常行于谄诳,乐忿恚斗诤,由昔行施故,而作修罗主。"可见,往昔如果作过布施,今生才有机会生为阿修罗。因此,我们身为修行人,务必要把握好自己的心态,如果一边积累福报,一边嫉妒心很强,特别争强好胜,学了佛还不能调伏相续,来世则很容易投生为阿修罗,经常与天人发生战争。

那阿修罗为什么要跟天人打仗呢?原因是他们看见居于上方的天人财富受用尽善尽美,一切所需都是从如意树而生,于是嫉妒得不得了。更令他们怒火中烧的是,如意树的树根竟然长在自己境内……在这种嫉妒心的驱使下,阿修罗忍无可忍,身披盔甲、手

持兵刃,全副武装前去与天人决一死战103。

与此同时,平时温顺调柔的诸位天人,也来到粗恶苑<sup>104</sup>取出兵器,准备迎战。(原本天人整日沉溺于玩乐歌舞,没有什么嗔恨心,但一到粗恶苑后,嗔恨心马上就生起来了。就像我们有些道友,平时性格还不错,但一谈到某某人,脸色就变了,以致嗔心大发、面目丑陋。)天界有一头护地神象,力大无穷,帝释天只要想它,它马上就知道,并幻变出三十三个头,一一头上有宝池、花、玉女、侍女等,来到帝释天面前。其余三十二个小王也是如此,只要帝释天一忆念,他们就会立即感应到,然后前往帝释天身边,不用一个个打电话去通知<sup>105</sup>。此时,帝释天骑在大象中间的头上,三十二小王则骑在其余三十二个头上<sup>106</sup>,由不可思议的天兵天将围绕,发出震耳欲聋之声,威风凛凛,势不可挡,前往与阿修罗决战的地方。

在双方浴血奋战的过程中, 天人的金刚、宝轮、短矛、铁弩等, 好似雨点般降下, 打在阿修罗身上。 尤其是帝释天的金刚威力无穷, 只要一出手, 必定令

. .

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> 阿修罗虽然好斗,但这种争斗并不破戒,如《大智度论》云:"阿修罗恶心斗 诤,而不破戒,大修施福。"所以,他们的戒与人类的有所不同。

<sup>104</sup> 粗恶苑: 帝释天四大园林(众车苑、粗恶苑、杂林苑、喜林苑)之一,又名粗涩园。帝释天所居善见城南有一林苑,池塘、林木以为装饰,行至其地,即生粗暴之心。《阿毘达磨顺正理论》云:"粗恶苑,天欲战时,随其所须,甲仗等现。"《起世因本经》云:"其帝释天王,若欲向于波娄沙迦园及杂色车欢喜园等澡浴欢乐游戏行时,尔时心念伊罗婆那大龙象王。其伊罗婆那大龙象王亦生是念:帝释天王心念于我。如是知己,从其宫出,即自变化,作三十三头。其一一头化作六牙,一一牙上化作七池,一一池中各有七华,一一华上各七玉女,一一玉女各复自有七女为侍。尔时伊罗婆那大龙象王,化作如是诸神变已,即便诣向帝释王所,到已在彼帝释前住。尔时帝释天王心念诸小三十二天王,并三十二诸天众等。时彼小王,及诸天众,亦生是心:帝释天王今念我等。如是知己,各以种种众妙璎珞庄严其身,俱乘种种车乘,诣向天帝释边。"

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> 《起世因本经》云:"即便升上伊罗婆那龙象王上。帝释天王正当中央真头上坐,左右两边各有十六诸小天王,悉同乘彼伊罗婆那龙象王化头之上,各各而坐。"

对方当场丧命。天人依靠自身的神变,能将大山抱在怀里顺手抛出。以往昔业力所感,他们身材伟岸魁梧,高度相当于笔直站立的七个人,相比之下,阿修罗就显得又矮又小。而且,天人除了断头以外,其余部位再怎么受伤,只要用天界的甘露涂敷即会恢复,绝不会导致死亡。然而,阿修罗却跟人一样,只要击中要害便会丧命,所以他们经常惨遭失败。

尤其当天人在醉天象的鼻上系上宝剑轮、派出天象时,顷刻间可使数十万阿修罗死于非命。由于游戏海<sup>107</sup>下面居住着许多阿修罗,所以天人故意将尸体从须弥山上滚下,落入游戏海中,整个海水被染成一片血红……非天就是这样始终以战争虚度光阴的。

以上介绍了非天因如意树与天人作战的情形,很多佛经中对此都有描述。不过在《观佛三昧海经》中,还讲了另外一种因缘: 阿修罗的始祖,娶了天界乾闼婆(乐神)的女儿后,乾达婆女不久就怀孕了,经八千年才生下一女(舍脂),容貌极为端正,天上天下无有过之者。帝释天见后为之倾心并去求婚,阿修罗王很高兴地把女儿嫁给了他。

帝释天如愿娶得阿修罗女后,便为她赐号"悦意",对她百般宠爱。一天,帝释天到欢喜园,和许多婇女在池中嬉乐。悦意见了醋意大发,妒火顿生,暗中派五位夜叉向父亲告状:"现在帝释天不再宠爱女儿了,竟然丢下我,和婇女在池中游戏。请父王替女儿做主!"阿修罗王听了很生气,立即率领大军,

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> 游戏海:与须弥山外围七重金山交相间隔的六重大海,充满八功德水,为诸龙王嬉游之处。

向天界进攻。经过一场大战后, 他们打败了帝释天。

帝释天东躲西藏,非常狼狈。此时有位天人提醒: "您是佛的在家弟子,佛曾说若遇大难,只要念般若 波罗蜜咒,就能战胜一切困难。"于是帝释天持诵"揭 谛揭谛,波罗揭谛……",空中忽然飞出四只大刀 轮,阿修罗王的耳鼻、手足全被砍掉,落入海中,使 海水都变得血红。阿修罗王惊恐万分,走投无路之下, 只好钻入莲藕丝孔中藏身<sup>108</sup>。第一次战争就这样结束 了。

然而,天人与阿修罗的战争,并未自此划下休止符。多年后,帝释天又爱上阿修罗王的另一个女儿,便派乐神前去求婚。阿修罗王觉得他实在欺人太甚,立刻发兵攻打天人。就在阿修罗将要攻下天宫时,帝释天又忆起上次的神咒,凭借神咒的威力,阿修罗军被杀得节节败退,只好再次退入莲藕孔中躲藏。(我们平时吃藕时,要仔细看看里面啊!否则,一不小心就会躲着个阿修罗王。据有些经典描述,阿修罗王比须弥山还高,但依靠他的神变力,有时也可以变得像蚂蚁一样小。)

帝释天攻入阿修罗城后,不见阿修罗王,只见城中有许多阿修罗女,就把她们全部掳走了。之后,阿修罗王派出一位使者,前去和平谈判,指出帝释天身为佛弟子,不应犯戒偷盗。帝释天想想也觉得理亏,于是答应归还阿修罗女,并赠送天人的甘露作为回

<sup>108 《</sup>观佛三昧海经》云:"释提桓因惊怖惶惧,靡知所趣。时宫有神,白天王言:莫大惊怖,过去佛说般若波罗蜜,王当诵持,鬼兵自碎。是时帝释坐善法堂,烧众名香,发大誓愿:般若波罗蜜是大明咒,是无上咒,无等等咒,审实不虚。我持此法当成佛道,令阿修罗自然退散。作是语时,于虚空中有四刀轮,帝释功德故自然而下,当阿修罗上。时阿修罗耳鼻手足一时尽落,令大海水赤如绛汁。时阿修罗即便惊怖,遁走无处入藕丝孔。"

报; 阿修罗王也将爱女献给帝释天, 并自愿受持三皈 五戒, 成为佛弟子。非天的"第二次世界大战"就此 平息, 但"第三次世界大战", 不知道什么时候开始。

可见,阿修罗王的力量非同小可。在《正法念处经》中,就记述了阿修罗王两次手障日月,造成日食月食的故事。他之所以有这么大威力,是因为往昔生为婆罗门时,有一次见佛塔起火,他极力灭火而使塔不坏,以此功德,发愿来世得到大身。但由于他仍不信正法,常爱斗战,故死后堕入阿修罗道,成了阿修罗王。

通过这个公案亦可了知, 咒语的力量不可思议, 能令天人转败为胜, 打败非天。说到咒语的力量, 我 想起青海的一个喇嘛。有一次, 青海的堪布门色仁波 切病得很严重, 法王听说后, 就派我们几个法师前去 探望, 并以学院和法王的名义, 祈求仁波切长久住世。 当时学院的条件不像现在, 虽然有一辆吉普车, 却没 有人会开。后来我们找来找去, 找了个青海喇嘛, 他 基本上会开, 然后带着我和慈诚罗珠等几位堪布出发 了。

回来的路上,没到色达那个地方,下了一场雪,路有点滑。那个喇嘛开车技术不太好,经常忘记刹车,路上遇到好多坑时,"咣"一下就开进坑里了。不过他的信心还不错,每当有状况出现,我们让他踩刹车,他不踩,就一个劲儿念莲师心咒,祈祷莲花生大士。最后车终于陷进坑里了,尽管没有完全翻,但车身都倾斜了。我们好不容易把车弄出来,跌跌撞撞总算是

到了洛若。

当时学院上坡的路不好走,这回他不敢开了,说: "哎哟,车里的这几条命比较重要,我去找法王的司机吧。"我们劝他:"那么远的路都开过来了,还是直接上去吧。""不行不行,这路非常陡,我一定要找人。"于是他走上去请司机,然后把车开上来了。这个喇嘛如今还在学院,他眼睛也不太好,有时在路上看见一些石头,就"啊"一声大叫,赶紧刹车停在那儿。所以,他开车时不用技术,虔诚祈祷就可以了。(众笑)

话说回来,转生为阿修罗的根本因,其实主要是嫉妒心。前面也讲过,若对超过自己的人无法忍受、心生忧恼,这就是嫉妒。清朝雍正年间有个白太官,是当时八大武术家之一。一次他在回乡途中,恰巧遇到个小孩正对着一块大石头练功,掌到之处,火光四溅,功夫非同一般。白太官心想:"我家乡竟有这样的小孩,现在武功就如此了得,长大后肯定会超过我。"在强烈嫉妒心的驱使下,他竟生起杀心,一掌把小孩打死了。在断气之前,小孩怒目而视,咬牙切齿地说了一句:"你杀了我,我爹白太官定会找你报仇!"白太官一听,如五雷轰顶,方知杀的是自己儿子,但悔之晚矣。

因此,以嫉妒心害别人,终究会害了自己。莎士 比亚曾说:"你要留心嫉妒啊,那是一个绿眼的妖魔!" 的确,人一旦有了嫉妒心,真像着了魔一样,很多事 情不会去考虑。所以,在同学、同事、同修之间,倘 若出现竞争对手,我们一定要观察自己的心。否则, 今生嫉妒心太强, 来世很容易转生为阿修罗。

在天界中,如果阿修罗的力量大,天人的力量就会削弱,双方一旦发生战争,天人若被打败了,人间就会出现种种晦气,产生四大不调、天灾人祸等诸多苦难。当然,天人力量的强弱,也跟人间是否行善有关,假如世人行善的多,不但人间风调雨顺、四时吉祥,天人的白法力量也会增上,从而战胜阿修罗。如《正法念处经》云:"若世间人,顺法修行,天众则胜,阿修罗军,退散破坏。"

我们作为修行人,若想不投生为阿修罗,一方面要多思维轮回痛苦,另一方面,也不要有好战的心态。有些人平时酷爱打仗、武器,喜欢看武侠小说和武打片,这种习气很不好。出家人应该不会这样吧,否则,你剃光头就没有必要了;而作为在家居士,倘若天天如此,常看跟打仗有关的电影、电视或书籍,对自己也有害无利。

其实,转生为阿修罗并不难。《杂譬喻经》中就讲过<sup>109</sup>,阿修罗王的前世曾是个穷人,住在一条大河边,经常过河砍柴。由于水深浪大,他曾数次被河水淹没,幸而生还。有一天,他正好供养了一位独觉。独觉吃过斋饭,将钵扔到空中,腾空而去。他见后心生欢喜,默默发愿:"愿我以此功德,来世身形高大,一切深水无能过膝。"由于这个因缘,他后来转生为

<sup>109 《</sup>杂譬喻经》云:"阿修罗前世时曾为贫人,居近河边,常渡河担薪。时河水深流复驶疾,此人数数为水所漂,既亡所持身又没溺,随流宛转急而得出。时有辟支佛作沙门形诣舍乞食,贫人欢喜即施。饭食讫已行澡水毕,置钵虚中飞行而去。贫人见之因以发愿:愿我后生身形长大,一切深水无过膝者。以是因缘得极大身,四大海水不能过膝,立大海中身过须弥,手据山顶下观忉利天。"

四大阿修罗王110中的一位。

所以,我们不应随便发愿——记得以前在读书时,老师让大家写作文,题目是《我的理想》。有个同学就写他长大想当飞行员。但结果不要说飞行员,他连高中都没考上,现在只好天天骑着牦牛,成了"地行员"。

总而言之,我们每个人要发自内心地观想:非天 也不离痛苦本性。

### 戊六、天人之苦:

跟人类相比,天人受用圆满、应有尽有,不是人间富翁所能相比的。但尽管如此,他们整天在散乱中度日,从来没有修持正法的念头,如佛陀在《诸法集要经》中云:"诸天多放逸,著乐痴所迷,不知大苦恼,决定自当受。"就像现在的有些领导、富人,每天要么在酒店里醉生梦死,要么游山玩水、吃喝玩乐,所作所为对自他没有丝毫利益,非常可怜。虽说天人的寿命长达数劫,但在他们自己感觉中,只是刹那显现,稍纵即逝。于散乱迷茫中,寿命很快就到了尽头,不知不觉已接近死亡的边缘。(我们得了人身以后,在短暂的人生里,不能像天人那样,整天都散乱放逸。否则,一旦死亡临头,自己定会不知所措、后悔莫及。)

天人所享受的快乐,诚如《正法念处经》中云: "如蜜和毒药,是所不应食,天乐亦如是,退没时大 苦。" 犹如蜂蜜与毒药混合在一起,虽然味道甜美,

 $<sup>^{110}</sup>$  四大阿修罗王: 罗侯阿修罗王、勇健阿修罗王、华鬘阿修罗王、毗摩质多罗阿修罗王。

但却不应食用。同样,天人的快乐也是如此,一旦死亡降临,必会感受极大痛苦。因此,跟人间的快乐相比,天人之乐虽说大得多,但从其本体、因缘等各方面看,其实也没什么可执著的。

下面具体分析这个道理:

六欲天<sup>111</sup>的天人, 无论生在哪里, 都要感受死亡的痛苦。每个天人临死时会有五种死相:

第一、以前身体的光芒可照射一由旬或一闻距, 而当临近死亡时,这些光芒全然消失。

第二、以前怎么坐在宝座上,也不会觉得不乐,此时不愿意坐上宝座,而且甚感不适,心里也是老大不高兴。(有些修行人总是坐不住,今天到这里吃饭、明天到那里吃饭,一直不愿意呆在家里,也许这是人间的一种死相吧。)

第三、以前天人的花鬘多久也会不枯萎,但接近 死亡时,这些花鬘全部凋谢。

第四、以前天衣穿多久也不会沾上污垢(不像有些人,新衣服穿一两天就脏得要命),但临死时,天衣陈旧、沾满垢秽,变得脏兮兮的。

第五、以前天人身上不会流汗,此时也开始出现 汗水。(这些天人五衰,不同经典也有不同说法<sup>112</sup>。)

当这五种死相现前时,天人知道自己的末日即将 来临,内心十分痛苦。其他天子、天女也得知他将要 死亡,于是不愿在他身边陪伴,只是在远处散花、祝

<sup>111</sup> 六欲天: 四大天王天、三十三天、离诤天、兜率天、化乐天、他化自在天。

<sup>112</sup> 如《增壹阿含经》云:"当天子欲命终时,有五未曾有瑞应而现在前。云何为 五?一者华萎:二者衣裳垢坋:三者身体污臭:四者不乐本座:五者天女星散。"

福道:"但愿你从此死后,转生在人间,行持善业,再生天界。"这样祝福之后就纷纷离开了,只留下他自己孤孤单单,凄凄惨惨。(这些天人也比较坏啊!就像现在有些不孝子,在父母临死时,连个电话都不打,也不去医院看一下。)

而且,大多数天人死时会产生邪见,或因一生放 逸无度,后世会下堕三恶趣。这时天人通过天眼观察, 了知自己将转生何处。看到来世的痛苦之后,本来死 亡的痛苦还没消除,现在又加上堕落的痛苦,实在是 雪上加霜,无形中痛苦就增长了两三倍,他们禁不住 放声哀嚎。这种悲惨的情形要延续七天,若是人间的 七天倒不要紧,但天界时间非常漫长,仅是三十三天 的七天,也相当于人间七百年,简直可谓度日如年。

《诸法集要经》亦云:"诸天耽欲乐,迅速如瀑流,寿命刹那间,愚痴而不悟。"意思是说,天人们始终耽著欲乐,这种快乐如瀑流般瞬间即过,但他们却执迷不悟。直到将要离开天界时,才幡然醒悟:"我太愚痴了!这么多年来只知行乐,不知行持善法。"

当然,天界很难行持善法,也是一种自然规律。除了菩萨化现的天子以外,对大多数天人而言,恐怕连一句观音心咒也不会念。所以《别解脱经》等中说,人身超胜于天身,原因即在于此。在我们人间,一个人再忙、再放逸,也可以作些布施、慈善或修行,为来世的安乐奠定基础。而天界则完全不同,天人们一直放逸度日,根本没有时间行善,最终只能被悔恨所摧毁。

因此, 佛劝诫我们一定要感悟无常之理。如《诸

法集要经》云:"一切诸有情,当悟无常法,生者死所吞,盛为衰所逼。"为什么呢?因为每个众生不管在天界或人间,凡有生者最后定会被死亡吞没,富贵荣华、兴旺发达也定会沦为一败涂地,终究只是一场空而已。

就拿天人来说,临终时忆起往日的快乐幸福,如今无有自主继续住留,即将面临死亡的痛苦;又看到后世生处的悲惨,感受堕落之苦。同时遭受这两种痛苦的折磨,内心异常忧伤,这种苦已经超过了地狱的痛苦。在我们看来,天人毕竟住在天界,应该很快乐,但事实并非如此。他们行将堕落时,就像有些贪污分子被发现后,即使还没入狱也格外悲伤,甚至会从二十几层的高楼上跳楼自杀。之所以这么做,是因为相较于以前的安逸生活,他们无法面对未来的痛苦。

不过,这些人之所以走上绝路,也是因为没有从佛法中找到出路。如果他们学过大乘佛法,即使下场是锒铛入狱,也会明白一切都是无常;就算昔日如众星捧月般被人尊敬,如今进了监狱又被人在背后撒灰,也知道这是正常现象。只要有了佛法的力量,无论遇到什么状况,自己都有面对的勇气。但遗憾的是,一般世间人在这方面,通常都很欠缺。

以上讲述了欲界天的痛苦。而欲界天之上的两天 界——色界<sup>113</sup>、无色界<sup>114</sup>,虽然没有刚才所讲的现行

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> 色界: 功德、住所皆胜欲界,虽离欲贪但能增上自地烦恼,色相善妙,名为色界,包括四禅十七处天。

<sup>114</sup> 无色界: 无单独住所,以无色等持未退失而死后,立即形成四名蕴(受想行识四蕴)于该处转生,为无色界。包括空无边处、识无边处、无所有处、非想非非想处。

的死亡痛苦,可是一旦引业<sup>115</sup>穷尽,也会如梦初醒般堕入下趣。如龙猛菩萨在《亲友书》中云:"梵天离贪获安乐,后成无间烧火薪,不断感受痛苦也。"梵天等色界天人尽管暂时离开了贪欲烦恼,享受禅定的安乐,但引业灭尽之后,还是要堕入无间地狱,成为狱火的薪柴,不断感受各种痛苦。《摩诃僧祇律》亦云:"诸天及世人,一切众生类,莫不为结缚,命终堕恶道。"因此,众生只要被烦恼所缚,命终一定会堕入恶道。

当然,讲起天界、非天的痛苦,有些人可能很难理解,但若用人间的痛苦作对比,就应该很好体会了。比如,现在人追求房子、车子等各种资具,表面上似乎很享受,但实际上一点都不快乐。前不久我也讲过,20世纪是国与国、人与人之间流血冲突的世纪,而如今21世纪,是烦恼极为猖狂的世纪。在这样一个时代里,物质文明虽有长足发展,但精神文明却荒芜到了极点。不说其他的,光是大城市里今年修"二环"、明年修"三环"、后年修"四环"……就是人类贪欲不断膨胀的体现。

在这些物质发展的背后,人们所感受到的,往往 是压力和痛苦,并不是快乐。对许多人来说,天天需 要养人、养车、养手机、养房子……而这些,没有工 作、没有钱是养不起的。拿买车养车来说,这并不是 人人都能负担的。广州一项调查表明:月薪 2000 元

<sup>115</sup> 引业:引发总报,能令生于某处某趣之业。

人士,应列入"买不起车"行列;月薪3000元人士,可列入"买得起车,养不起车"行列;月薪4000元人士,基本上"买得起车,也养得起车",但这车仅限于10万元左右;月薪6000元人士,车的档次在15万元左右;月薪上万元人士,拥有的车可以在20万元左右。由此,养车的难度可见一斑。

据了解,一辆车从购买到报废期间的所有费用, 约为买车费用的两倍。打个比方说,你花 20 万元买 了一辆车,以后在使用的过程中,加上保险费、养车 费、过路费、过桥费等,可能要花掉近 40 万元。甚 至有时单单买个停车位,也比买车的费用还要高。



而且退一步 说,就算你买, 起、养得起车, 地, 市里开车时, 也 常遇到堵车现象, 特别烦恼。所以,

2009 年美国研制出一种"飞行汽车",它能在空中飞行,以此可避免堵车的困扰。听说全世界都对它很感兴趣,订单多得不得了。该公司还对外宣称,两年后它将投入市场,开始进行批量生产。如果真是这样,到时"飞车"就像蜜蜂一样飞来飞去,估计撞车的现象会更多,人们也会更加痛苦。

因此,大城市里的人,各方面的苦恼数不胜数。 在古代,人们只要住在山里,有吃有穿就可以了。但 现在却不是这样,"有生命的"要养,"没生命的"也 要养,这样一来,人类最终会被逼迫成什么样?大家 可想而知。

上述人类的这些痛苦,我们触目可及、不难想象。而天界、非天、地狱的痛苦,尽管肉眼暂时看不见,但通过教证也能了知。所以,学习这些道理之后,大家应当明白:在三界轮回中,无论转生于何处,都不会有丝毫快乐,千万不要对轮回有任何指望。就像一个监狱里的人,生活条件再好,也毕竟是监狱,不如回家自由。同样,我们轮回中的众生,纵然生活富足,有房子、有地位、有权力、有家庭、有快乐,这些也迟早会离开自己,没有必要去执著,而应想方设法脱离三界轮回,获得佛菩萨果位。若能生起这样真实的出离心,你的修法才会圆满成功!

# 第五十七节课

#### 思考题

- 1. 为什么说轮回就像针尖一样,永远没有安乐之时? 你怎样将这个道理真正融入自心?
- 2. 通过学习难陀出家的公案, 你收获最大的是什么?
- 3. 什么叫看破世间? 怎样才能看破世间? 看破世间有何必要? 观察日常生活中的行为, 你有看破世间吗?

《前行》的"轮回过患"中,已分别宣说了六道的痛苦。昨天讲的是最后一个——天人之苦,其中引用了龙猛菩萨的教证,说明天人虽有暂时的快乐,但最终也要感受下堕之苦。

记得《杂譬喻经》中就有一则天人沦为旁生的公案:一次,佛陀与诸弟子外出乞食。途中道边有一头老母猪,带着一群小猪崽,共卧在充满秽物的脏坑里。佛陀见后不禁微笑,然后齿间放光,光绕佛三匝后,融入佛的胸间。阿难见佛陀突然微笑,忙上前请问其意。(佛陀不像我们,无缘无故傻笑,又无缘无故痛哭。佛陀悲伤也好、欢喜也好,都是有原因的。)

佛陀告诉阿难及诸比丘:过去无量劫前有一个富翁,膝下无子,只有一女,此女生得庄严秀丽,且聪颖明慧,父母甚为疼爱。她长大后,不像世间的女人,只耽著吃喝玩乐、感情地位,而是一直观察生活的本

相,沉思轮回之事。后来她向父母提出一个问题:"一切驶水流,世间苦乐事,本从何处出?何时当休息?"意思是,世间万法如水流般瞬间即逝、无常变迁,那痛苦和快乐最初从什么地方产生?最后什么时候才能止息?父母听了这样的偈语,很佩服女儿的聪明才智,但对她的问题,却无法回答。

由于疑问没有解决,此女整天闷闷不乐,愁眉不展。父母见女儿如此忧愁,便为她广设供养,请来各地的婆罗门及智者长老,并盛满一盘七宝,宣布谁能回答就送给他。

当时有个人长相端正,却少有智慧,但因贪得那些珠宝,就不顾一切地说:"我能回答。"此女于是重说偈言:"一切驶水流,世间苦乐事,本从何处出?何时当休息?"那人根本不了解此偈含义,就胡乱说道:"一切都是空无所有的。"此女依之思维,当下即得无所有定,便说:"这位真是大师,让我受益匪浅!"后来,她命终后生于无色界的无所有处,四十劫中一直住于这种禅定,天福享尽之后,下堕投生为这头老母猪。

当时也是她福报不够,没有遇到真正的善知识,假如有明师指点,当下即可证道,获得解脱。然而,虽然她修习禅定,却缺乏智慧,禅定的果报终了以后,还是堕入了恶趣。<sup>116</sup>

可见,遇到善知识真的特别重要。否则,只是遇到一位普通智者,给你讲些世间的空性及禅修方法,

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> 《杂譬喻经》云:"此女本说偈问时,若遇明师,即可得道。此女虽行禅定, 无有智慧,定报既终,还堕恶道也。"

即使当时感觉不错,以为这是真正的解脱道,但结果仍会变成旁生之因,没有多大意义。

因此,通过这个道理,大家应该明白:若想获得解脱,一定要听闻空性、证达空性。现在有些法师给别人讲法时,要么只讲《弟子规》、《千字文》等国学内容,要么只宣扬简单的人天福报,让人多放生、吃素、拜佛、念经,对空性法门却只字不提,这样的话,不可能令众生超离三界轮回。甚至还有人修持世间的瑜伽、禅定,虽说这可暂时止息一些分别念,但能不能让你永远从轮回中得到解脱呢?特别困难。因为你即使转生天界,终究还是在流转。马鸣菩萨在《佛所行赞》中也说:"生死五道轮,犹众星旋转,诸天亦迁变,人中岂得常?"意即五道<sup>117</sup>众生的生死轮回,犹如群星在虚空中旋转,就算是福报再大的天人也会堕落,那么人间众生岂能长存?

所以,对包括天界在内的轮回,我们应从内心中生起出离心。世间上有些宗教引导人们往生天界,认为天界是最高的境界。尽管暂时这样发愿也未尝不可,但不能把它当成究竟的解脱。如今许多人只提倡十善,这不过是在修人天乘,即使你来世转生欲界天、色界天乃至无色界天,终究也还是要下堕。就像山上滚落的大石头,最后必定会落到地上,中间不可能停下来的。同样,只要你是凡夫人,烦恼障、所知障没以空性的智慧火烧毁,那么一旦因缘具足,就像种子在水土、阳光等滋润下会发芽一样,业力种子被我执、

<sup>117</sup> 五道: 天人、非天合为一道,再加上三恶道和人类。

烦恼之水灌溉后,也会自然生长,让我们在轮回中不断流转,永不得超离。

因此,在座的道友要时时刻刻希求解脱。而解脱的唯一办法,就是要先生起出离心,放下对轮回的贪执和向往,发誓今生舍弃"头盖"以后,再也不来世间了。就好像一个人掉在不净粪坑里,出来后再也不愿意进去一样,我们对轮回也要有这种厌离心。

当然,这方面的最好典范,即是华智仁波切的上师如来芽尊者。他对轮回中的名声、财产、富贵,从未产生过一刹那的羡慕。如果我们也能有这样的智慧,解脱就有希望了。不然,很多人学习佛法只是一种形象,行为也只停留在表面上,如此不可能斩断轮回的根本。

### 下面开始讲今天的内容:

通过上述道理不难看出,三善趣也好、三恶趣也好,不管是投生在六道中哪一处,都离不开痛苦的本性,超不出痛苦的范围,自始至终被痛苦萦绕着,就像处于时时焚烧的火坑、被罗刹女啖食的罗刹洲、令人窒息的漩涡、锐利武器的刃锋、充满肮脏物的不净室中一样,根本不会有丝毫安乐的机会。

《佛所行赞》亦云:"犹毒蛇同居,何有须臾欢?明人见世间,如盛火围绕。"身处轮回中的众生,如同跟毒蛇同居般,不会有一刹那的快乐。明眼人看这个世间,好似被熊熊烈火所围绕,绝不可能有安乐可言,完全处于痛苦、恐怖之中。所以,有智慧的人谁不想早日摆脱生老病死,远离这个轮回?

关于轮回的痛苦,《念处经》总结道:"地狱有情受狱火,饿鬼感受饥饿苦,旁生感受互食苦,人间感受短命苦,非天感受争斗苦,天境感受放逸苦。轮回犹如针之尖,何时何地皆无乐。"地狱众生感受寒热之苦,饿鬼遭受饥渴之苦,旁生感受愚昧无知、被人役用、互相啖食之苦,人类不能避免生老病死及三大根本苦,非天饱受争斗之苦,天界感受放逸懈怠之苦。总之,整个轮回犹如住于针尖上一样,不可能有瞬间的安乐,恒时被痛苦的波涛所淹没。

弥勒菩萨也说过:"五趣之中无安乐,不净室中 无妙香。"五趣中毫无安乐,就像不净室中没有丝毫 妙香一样。莲花生大士亦云:"佛说轮回如针尖,永 远无有安乐时,稍许安乐亦变苦。"佛陀在有关经典 中说,轮回就像针尖一样,永远没有安乐之时,即使 偶尔显现一点点安乐,也是变苦或行苦的本性,很快 就会变成痛苦。所以,《贤愚经》中言:"一切无常, 生者皆终,三界皆苦,谁得安者?"

且不论看不见的天人之苦,仅仅是我们正在生活的人间,有时看到发生各种灾难,对轮回也不得不产生厌离心。不说多年前的灾难,仅仅是最近几个月,天灾人祸也层出不穷。比如前不久西南出现大旱,遍及云南、贵州、四川等五省,导致超过5000万人——也就是半亿人受灾。许多人没有水喝,无数动物缺水而亡,大家想尽办法缓解灾情,但听说挖了1000口井,最多只有20口井里有点水,可以说是杯水车薪。而且干旱的面积越来越广,旱情逐渐蔓延至其他省市。此外,3月28日的江西矿难中,有153人被困

井下。如今部分人已安全脱险,部分遇难者的尸体已被发现,但还有一部分人仍下落不明,正在搜寻当中。

从全世界来看,现如今也是灾难频频。最近震惊中外的一则报道是: 4月10日波兰总统专机坠毁,致使总统夫妇、央行行长、外交部副部长、武装力量总参谋长、陆军司令、空军司令、特种部队司令、海军副司令等 96 人遇难。事后人们评论时说,失事的这架飞机已使用 26 年了,波兰政府先前多次讨论更换新飞机,但因受限于《波兰公共基金法》,总统也无权更换。虽说前年、去年讨论过此事,但始终没有通过,只是前几个月对该飞机进行过大修。发生这起事件后,据说波兰政府决定立法: 今后不能有许多重要官员一起乘机,否则,一旦遭遇不测,整个国家将处于瘫痪。

还有,今天早上7点49分,青海玉树州结古镇发生了7.1级地震,到目前为止,已造成400多人死亡,上万人受伤。而且受地震影响,当地通讯大部分中断,很难与那边取得联系。如今搜救工作正在展开,预计遇难人数将日益增多。今天下课后,我们僧众要为那些遇难者念观音心咒和阿弥陀佛名号。希望以后听到这节课的道友,也能为他们念这些心咒、佛号,祈祷依靠观世音菩萨和阿弥陀佛的加持,令其早日离苦得乐——这些人真的很可怜,突然就遭受灭顶之灾,完全出乎意料之外!

网上很多人传言,现在各种灾难此起彼伏,可能 是世界末日的"前兆"。但我觉得,这也有点言过其 实了。实际上这些灾难的出现,应该是有原因的。人 类到了 21 世纪,外在物质发展日新月异,比以往任何时代都好,但人的欲望贪婪无有止境,杀害众生的量也触目惊心。我去青海那边放生时,当地人杀牛宰羊不像以前那样,只用手工的方式杀一两头,而是完全使用先进机器,几百头动物瞬间就离开了人间。所以,当人们的欲望越来越强盛时,种种灾难不断发生在所难免。

因此,从各方面来想,不说肉眼看不见的天界和非天,仅仅是我们耳闻目睹的很多事例,从中也可以发现:这个轮回没有真正的快乐,就算偶尔有一点,也像绿叶上的露珠般,瞬间即会破灭。明白这个道理后,大家应生起真实的出离心,好好思索诸如此类的教言,心里默默地想:在这个生死流转的轮回中,上至三有之顶非非想天<sup>118</sup>,下到无间地狱,不管是转生在任何地方,既没有少许安乐,也没有丝毫实义。(如果没有得到解脱,整天为了生活而忙碌,那有什么意义呢?)我们务必要彻底断除对轮回的贪执,就像有胆病的人见到油腻食物一样,不生向往希求之心。

当然,对于轮回的这些痛苦,绝不能只限于表面 听听。现在许多法师和居士都会说"轮回是苦海", 一般世间人也常讲"人生皆苦、五蕴皆空",但他们 对轮回到底有没有厌离心呢?这一点非常关键!我们 作为修行人,务必要从内心深处去体会这些痛苦,明 白轮回没有实义,对此要达到坚信不移的程度,并发 愿来世千万不要再堕入轮回。

118 非非想天: 非想非非想天的简称。无色界的最高处。

否则,如果再来轮回的话,不要说凡夫人,即便 是圣者菩萨, 也会染上一分痛苦。昔日很多菩萨都说: 只要来到这个世间、不管怎么样、都会感受痛苦。例 如噶陀派的帕丹巴德夏,在圆寂时坦言自己是八地菩 萨,但从传记中看,他显现上在世间也受了不少苦。 圣者尚且如此, 我们凡夫人更不用说了。这就好比一 个人入了监狱,别人再怎么说情,都会被狱警打的。 前段时间, 我家乡有些年轻小伙子打架, 被抓时搞关 系来找我,我就跟有关领导说了一下,他们答应只拘 留 15 天, 期间绝对不会打。前两天他们刚刚出来了, 我问:"你们被打没有?""哎哟,进了那里面,哪个 会不挨打呀! 打了打了, 那些人坏得很!"同样, 我 们只要沉溺在轮回中, 也定会感受无尽的痛苦, 上至 天界、下至地狱、都没有真正的快乐可言。即使有些 人表面上很开心、很快乐, 那也只是不显露而已, 实 际上在他内心深处, 还是有诉不尽、道不完的烦恼和 苦楚。

所以,我们生起出离心非常重要,若能对轮回痛苦深信不疑,没有必要刻意提防恶业、欢喜善法,自然就会断恶行善。有些人喜欢在人前装模作样,假装禅修、念经、行持善法,但在人后肆意妄为,所作所为耽著今生,这就是没有出离心的表现。如果真有了出离心,你肯定每天都会精进,不会睡懒觉。尤其是一些佛教徒,行善力量极其薄弱,磕几个头就累得不得了,这是为什么呢?就是自己出离心不够。假如出离心够了,行持善法对他来讲是不得不做的一件大事、自然而然就会去做的!

举个例子来说,《大宝积经》、《佛本行集经》中都有难陀出家的公案,故事情节虽略有不同,但都告诉我们一个问题:若对轮回没有出离心,纵然是出家修行、持戒,也只是一种形象而已。

故事内容是这样的:在很久以前,世尊的弟弟难陀,娶班扎日嘎<sup>119</sup>为妻,两人感情非常好,发誓终生厮守,不愿意出家。有一次,佛陀知道度化他的因缘已成熟,就带着阿难到城中化缘,顺便去了难陀家,正好遇到他在给妻子化妆。难陀远远看到佛陀走来,赶紧起座下楼,接过佛陀的钵盂,盛上蜂蜜供养佛陀。但佛陀不接钵盂,转身走了。难陀又把钵盂给阿难,阿难也不接,说:"你从谁那儿拿来的,就还给谁。"难陀无奈,只好端着钵盂,准备跟佛陀去。班扎日嘎看到后,大声问:"难陀,你要去哪儿?"难陀说:"我把这个钵盂还给佛陀,送了就回来。""快去快回,我的妆还没有干之前,你必须给我回来。"

到了精舍,难陀把钵盂交给一位比丘,就准备告辞回去。佛陀叫住他,宣说了五欲的过患,劝他出家。难陀虽然很不乐意,但由于佛陀因地行菩萨道时,对父母师长的话从无违逆,故感得难陀无法拒绝,只好不情愿地答应了。

佛陀让一个理发师来为他剃度。难陀不肯,挥舞拳头要打人,说:"谁敢剃我的头发,我就跟他拼命!"这时,佛陀对他说了一声"善来",难陀须发自落,就现出比丘相了。也有经中说,佛陀亲自来到他身边,

<sup>119</sup> 班扎日嘎:又名白莲花、孙陀罗。

他因害怕佛陀,不敢反抗,不得不让理发师剃发。但不管怎么样,难陀总算出家了。

难陀天生福报很大,具有三十种大丈夫相,跟佛陀只差两相。他出家以后,觉得佛陀非常庄严,就把自己的袈裟做得和佛陀的一模一样。当他穿上袈裟,好多比丘从远处看,都把他当成佛陀,走近一看才发现不是。于是比丘们都有意见,就去告诉佛陀。佛陀制定:从今以后,不可以和佛陀穿一样的袈裟。

此后有一天,难陀穿上光鲜的衣服,涂上眼霜,脚穿皮鞋,左手撑伞,右手持钵,准备外出乞食。比丘们见了,又告诉佛陀:"像难陀那样的出家人不庄严。"于是佛陀规定:出家人要穿粪扫衣,行乞时不能撑伞、穿皮鞋、涂眼霜等。

虽说佛陀不允许再穿光鲜的衣服等,但难陀仍忘不了王宫里的享乐,还想着家中的美丽妻子。他一有空,就用瓦片和木板画妻子的形象,整天盯着画像度日。比丘们见后很不高兴,又向佛陀报告。佛陀召集难陀和比丘们,说:从今以后,不得绘画、观看女人的形象。

后来有一天,轮到难陀守护寺舍,他暗自高兴: "今天终于可以回家了。等佛陀外出化缘以后,我就立即回家看妻子!"佛陀知道他的想法,就跟他说: "你如果要出门,就先把所有的房门关好。"

佛陀和眷属离开之后,难陀想:"我还是为佛陀和僧众扫好地、打好洗澡水,然后再回家。"于是他立时动手打扫。谁知这边刚扫完,那边就出现灰尘了,一直耽误很长时间。澡瓶也是刚把一瓶盛好,另一瓶

又打翻了,总不能把水盛满。难陀想:"算了,让他们回来后,自己弄吧。但我离开之前,要把僧房的门窗关上。"可他刚关好这一扇窗,那一扇窗又开了;刚关好这一间的门,那一间的门又开了……后来他想:"既然关不了,就不关了。即使僧众的东西丢了,我也有很多钱,我来赔吧!"

难陀想好后,立即走出僧房,准备回家。但他转念一想:"佛陀必定从大路来,那我就走小路吧。"佛陀知道他的心意,故意从小路回来。难陀从远处看到佛陀,急忙躲在一棵大树后面。哪知佛陀以神通让大树慢慢飞到空中,难陀一下子就露出来了。佛陀见到难陀后,把他带回了精舍。

还有一次,他又想溜之大吉,迎面见到佛陀,赶 紧躲到山上的岩石后面。佛陀以神通将山石化为平 地,他又露出来了,佛陀又把他带了回去。

经过这两次折腾,难陀对妻子的贪心还没有退减,尽管身已出家,可仍不学律仪,对佛法也不起欣乐之心,天天想着舍戒回家。佛陀知道他的想法后,依靠神变把他带到雪山(香醉山)上,指着那里的一只盲眼母猿,问他:"这只盲猿与你妻子班扎日嘎比起来,谁更美?"难陀回答:"当然是我妻子美,这盲猿不及她百千分之一,二者怎可相提并论?"佛陀又问:"你愿不愿意去天界看看?"难陀高兴地说:"愿意。"佛陀就让他拉着自己的法衣,一下子腾空到三十三天。

到了那里,佛陀悠然坐于一处,让难陀自己随便 走走。于是难陀四处游览,观看一个个天宫。他发现 所有天子都在各自的无量殿中,被成群天女围绕,享受着不可思议的安乐受用。只有一座无量宫殿有五百天女,却没有一个天子。难陀感到奇怪,前去询问原因。天女们回答:"在人间,世尊的弟弟难陀守持戒律,他将来会从人间转生天界,这是为他预备的无量宫殿。"

难陀一听,高兴坏了,忙说:"我就是难陀啊! 既然已经来了,我就不走了。"说完想进入天宫。天 女们说:"你的戒律还没圆满,不能呆在这里。你先 回人间,命终后才可以来。"(要想转生天界,必须有长 期持戒等功夫,这次他是依靠佛陀神变力来的,不可能长久 呆在那里。就像有些旅游的人,进了寺院就想出家,但这是 不现实的,还是要回去办理有关手续。)

难陀虽被拒绝,但仍满心欢喜,回到了佛陀身边。佛陀问:"你看到天境了吧?"他回答:"看到了。"佛陀又问:"天女与你妻子相比,谁更美?"他答道:"众天女美。相比之下,班扎日嘎简直就成了盲眼母猿,实在有天壤之别。"

返回人间以后,难陀就对妻子生起了厌离心,开始自觉守持清净戒律。佛陀告诉众比丘:"难陀出家只为得到善趣果报,你们是为了获得涅槃安乐,你们走的路完全不同,所以不要和难陀讲话,不要与他畅所欲言,不要与他同座而坐,不要与他同竿晾衣,不要与他一起诵经,不要将水瓶、钵盂与他的同置一处。"所有的比丘听后,都依教奉行。

难陀见僧众们不理他,非常苦恼。他想:"其他 比丘舍弃了我,但阿难是我弟弟,应该慈爱我吧。" 于是他到阿难跟前。阿难正在缝衣服,一见到他,也像其他比丘一样,从座位上起身便走。难陀追着问:"你们为什么这样对我?我到底做错了什么?"阿难一五一十地告诉他,说这是佛陀的教导。他才知道原来是佛陀教他们不要理睬自己,心里十分悲伤。

(僧众不理他,也是因他发心不清净。他以前贪著人间的美女,现在又贪天上的美女,贪心一直特别大。就像有些律典所说,在佛陀的弟子中,嗔心最大的是指鬘王,贪心最大的是难陀,但他们最终都证得阿罗汉果。其实对凡夫人来说,贪心确实是个大问题。有个居士就跟我说:"我其他方面都很好,就是感情放不下,感情始终在毁坏我,我特别恨这个感情!")

这时,佛陀来问他:"难陀,你想不想去地狱看看?"他百无聊赖之下,回答说:"想。"佛陀又让他拉着自己的法衣,依靠神变把他带到了地狱,并让他自己去看。难陀见到地狱众生被砍杀、煎煮、扔进器皿中捣碎,特别害怕。最后他在一处看见一口空锅,下面燃烧着熊熊烈火,许多狱卒围绕在旁,他禁不住地问:"锅里为什么没有众生?"狱卒告诉他:"我们在等一个人。"他问:"等谁啊?"答言:"世尊的弟弟难陀。他为获得天人的安乐而守持戒律,将来转生天界享受安乐,但当善果穷尽以后,就会堕落到这里。"

难陀听后,惊恐万分,拔腿就往回跑。但狱卒认出了他,把他拦下:"你现在已经来了,就留下吧。"他忙说:"不行不行,我还要返回人间。"然后拼命跑到佛陀身边。(在天界,他很想直接呆,但呆不住。在地狱,狱卒们欢迎他提前来,他又吓跑了。)

佛陀问他:"你看见地狱的情况了?"他心有余悸地说:"看见了。"佛陀说:"你觉得怎么样?""太恐怖了,我回去以后,再也不为人天福报而守戒了。"

从此,难陀深刻意识到即便上升天堂,最终也会 堕入恶趣,善趣果报同样无有实义,不管在三界轮回 哪一处,都没有真实的快乐,因而生起了真实无伪的 出离心。

其实这个公案内容很深,每个人一定要懂得这样的道理。很多人刚出家受戒时,不一定有出离心,尤其是以前没闻思过的,出家也许只为了获得快乐。包括我最初出家时,只觉得出家人很清净庄严,根本没想过什么三界轮回,甚至还有人出家是为了转生天界。那么,出家人若没有出离心,受戒时能不呢?对我体呢?按有些律师的说法,应该能。为什么呢?因为难陀最初出家也没有出离心,只是迫于佛陀的最严,即使到了中间,持戒也是为求生天界,直到最后才生起坚固的出离心,但尽管如此,也没人不承认他的戒体。正因为他亲眼目睹了地狱,所以清规戒律一生不染,细微的学处也从未违犯过。因此,佛陀说:"在我的教法中,难陀护持根门第一<sup>120</sup>。"

原来他是贪心第一,但看到地狱的状况之后,从 根本上改变过来了。很多道友也是如此,以前在家时 烦恼炽盛,但出了家以后,不管心态还是行为,都有 翻天覆地的变化,很多烦恼也自然息灭,这就是佛法 的威力。尽管这个谁都可以得到,但若不知三界皆苦

<sup>120</sup> 护持根门第一: 即持戒第一。

之理,恐怕也没有这种能力。

不过,作为圣者来说,了解这一点很容易。正如佛陀在《过去现在因果经》中说:"菩萨以天眼力,观察五道,起大悲心,而自思维:三界之中,无有一乐。"然而,许多人对此并不了知,就像酒醉的人一样,反而把疯狂当作快乐。如《大般若经》云:"愚夫贪著,处在六趣,生死火宅,不知出离。"在智者眼里,轮回就像火宅、漩涡、兵器林,见了就不愿呆下去,但凡夫人因为贪著一切,虽身处轮回的火宅中,却把它当作花园,认为这是快乐之所,一味耽著、不想舍离。

所以,通过这次学习《前行》,希望大家能发自 内心地看破世间,真正做到看破、放下、自在。看破 什么呢?就是看破今生和来世。如果你把今世看破 了,却希求来世转生天界,或成为更漂亮、更富贵的 人,那还是没有意义。因此,我们要像《三主要道论》 中所说<sup>121</sup>:修人身难得、寿命无常,以看破今生;修 轮回痛苦、因果不虚,以看破来世。只有看破了今生 和来世,才有机会生起出离心。有了出离心,修什么 法都很容易。

然而,现在城市里的很多人,学佛不是想出离,而是求保佑。听说有个领导在佛前放一百块钱,就不停地念叨:"佛陀您一定要保佑我,我今天供养一百块,您要记住啊!无论我到哪里去,您都要时时看着我,如果我路上有些不平安的东西,您一定要给我扫

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> 《三主要道论》云:"人身难得寿无常,修此可断今生执,无欺业果轮回苦,修此可断后世执。"

除啊!"这样的人有没有出离心呢?肯定没有。他拜佛只求升官发财、平安快乐,甚至保佑自己贪污成功,不被发现——敢不敢这样说呢?应该是啊,现在腐败现象比较严重。

所以,发心出离轮回非常重要,但大多数世间人, 对此麻木不仁、毫无感觉。甚至一些佛教徒,学佛也 只流于表面,从来没有深入过,不说大圆满、大中观, 就算是共同加行中的轮回痛苦,他们也一点感觉都没 有。然而,这种人却常喜欢夸夸其谈,甚至把自己当 成佛陀,做一朵莲花坐在上面,就觉得已经成佛了。 在他们眼里,佛菩萨相当于成功的企业家或富翁,除 此之外,也没什么功德可言。但我们作为深入佛法的 人,一定要对佛陀有信心、对轮回有出离心、对众生 有大悲心,在这样的框架内,修行才会有希望。否则, 只是理论上了解一下,离真正的佛道还比较遥远。

总之,这些重要问题,口头上再会说也没用,关键是要扪心自问:看自己到底想不想解脱?如果你通过难陀的公案,最终定下修学的目标,那无论出家还是在家,都会明白只有超离三界才是永恒的安乐。《释门归敬仪》中也说:"天上天下,唯我独尊,三界皆苦,无可乐者。"在这个世界上,唯一的圣尊就是佛陀,"轮回皆苦、毫无安乐"的真理,也只有佛陀才宣说了,除此之外,其他任何宗教的教主,或者梵天、婆罗门都没有指出。因此,这个道理极为甚深,除了有缘者以外,其他人一般很难接受。

## 第五十八号课

#### 思考题

- 1. 什么是舍弃今世?它在修行中起什么作用?前辈大德们是 怎么做的?对你有何启示?
- 2. 通过学习"轮回过患"这一引导文, 你最深的体会是什么?

今天是"轮回过患"最后一节课。

前面已叙述了地狱、饿鬼、旁生的痛苦,又讲了人类、非天、天人之苦,总之,六道都是痛苦的本性。对于这种痛苦的认识,我们不能只是口头上说"啊!轮回太苦了,犹如火宅",而要从内心中认识到:无论转生于何处,真的都不离痛苦。

现在学佛的团体中,表面上皈依、出家的形象修行人相当多,但实际上,从心坎深处看破世间的却寥寥无几。所谓"看破",是指对世间一切美好毫不希求,而并不是因受精神挫折,见到外境许多丑陋,进而开始厌弃世间。只有真正看清了六道皆苦的本性,并对此生起稳固定解,修行的基础才算打好了。

不过遗憾的是,如今不管是刚入佛门的人,还是 所谓的高僧大德,最缺乏的就是这种定解。好多人说 轮回皆苦,只是一种人云亦云,并没有以修行来建立。 所以,大家对这些一定要经常串习,每天尽量打打坐, 反复思维所听闻之理。其实修行有两种,一是直接安 住而修,一是观察法义而修。我们这里所说的思维佛教道理,以令自心与此境界相应,就是一种观察修,这样的方法也叫修行。否则,光闻思而不修行,算不上是个佛教徒。

当然,最关键的还是要先闻思。现在很多佛教徒缺乏佛教基础知识,连基本的道理都不懂,这是相当遗憾的。就像一个人不懂理论而要去实践,做任何事都非常困难。目前,藏传佛教可能稍微好一点,各个寺院都有闻思传统,但汉传佛教中,虽说也有个别的闻思道场,但这种习惯并未得到普及,不学佛法的的正是相当多。比如,在四月初八等佛教节日,寺院人山人海、头出头没,但这些人当中,真正学过佛法的屈指可数。不要说无我空性义,就连业因果、前后世等世间正见,有多少人能明白,大家也非常清楚。因此,我们作为佛教徒,一边闻思一边修行非常重要,这也是应当长期坚持的行为。

下面紧接着昨天的内容讲:

不要说真正转生地狱亲眼见到那些景象,哪怕是 仅仅看到地狱的图画,也会令人恐怖、畏惧,萌发出 离之心。因此,佛陀曾规定,在寺院门上应绘画"五 分轮回图"。

关于五分轮回图的由来,《毗奈耶经》中记载122:

<sup>122 《</sup>根本说一切有部毘奈耶杂事》卷 17 云:"给孤长者,施园之后作如是念:若不彩画,便不端严,佛若许者,我欲庄饰。即往白佛。佛言:随意当画。闻佛听已,集诸彩色,并唤画工。报言:此是彩色,可画寺中。答曰:从何处作,欲画何物?报言:我亦未知,当往问佛。佛言:长者,于门两颊,应作执杖药叉。次傍一面,作大神通变。又于一面,画作五趣生死之轮。檐下画作本生事。佛殿门

给孤独长者供养佛陀精舍之后,觉得没有彩绘不太庄严,于是就去问佛是否该画些什么。佛陀告诉他,寺院门上画五分轮回图<sup>123</sup>; 医院里画佛陀亲自照料病人的像(慈济医院就是这样,应该是按这个戒律来的); 自己卧室中画白骨骷髅,以断除对身体的贪执(泰国就有这种传统); ……

还有,《毗奈耶经》另一卷中说<sup>124</sup>,目犍连游历五道时,见众生感受各种痛苦,回来为大众广为宣说。 佛陀得知之后,告诉大家:"不是一切时处常有目犍连的,今后应在寺门上画轮回图,以令众生对轮回厌离。同时,比丘要坐在寺院门口,若见有人来朝拜,应为他们解说生死轮转的因缘。"

在我们藏地,几乎每座寺院的经堂门口,都有五分轮回图。而在汉地,大多数寺院没有画这个,只有九华山和普陀山的一些寺院,塑有令人毛骨悚然的地狱造型。你们以后住持寺院时,在门口画上好不好?这个真的很重要。至于怎么画,《毗奈耶经》里讲得很清楚。

龙猛菩萨在《亲友书》中也说:"即便见闻地狱 图,忆念读诵或造形,亦能生起怖畏心,何况真受异

傍画持鬘药叉。于讲堂处画老宿苾刍宣扬法要。于食堂处画持饼药叉。于库门傍画执宝药叉。安水堂处画龙持水瓶着妙璎珞。浴室火堂依天使经法式画之。并画少多地狱变。于瞻病堂画如来像躬自看病。大小行处画作死尸形容可畏。若于房内应画白骨髑髅。是时长者从佛闻已,礼足而去。"

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> 五分轮回图: 又名六道轮回图。图下方是地狱、饿鬼、旁生,中间是人与非人,上方是天界。

<sup>124 《</sup>根本说一切有部毘奈耶》卷 34 云:"尔时,薄伽梵在王舍城羯兰铎迦池竹林园中。时具寿大目乾连于时时中,常往捺落迦傍生饿鬼人天诸趣,慈愍观察。于四众中,具说其事……尔时世尊告阿难陀:非一切时处常有大目乾连,如是之辈颇亦难得,是故我今敕诸苾刍,于寺门屋下画生死轮……应差苾刍于门屋下坐,为来往诸人婆罗门等,指示生死轮转因缘。"

熟果?"即便是耳闻地狱的故事,眼见地狱的图画、塑像,或者忆念地狱的痛苦,尚且都会心生怖畏,何况是堕入地狱亲身感受痛苦了?大家也知道,人间的监狱已经够恐怖了,但地狱远远超过这个。所以,有正知正念的人在了知地狱的痛苦后,一定要避免造恶业。

当然,也有人因为邪见深重,再加上前世善根薄弱、今生教育环境的影响,听了这些后不以为然,只是把它当成神话故事。但你相信也好、不信也罢,因果绝对是无欺的,只要自己造了恶业,必定会感受相应的苦报。因此,在座的道友应对地狱生起恐惧心,有了这种心,今后才会谨慎取舍。

对于上至天界、下至地狱的众多痛苦,我们一一思维之后,要发自内心放下今生的琐事,觉得世间八法、名闻利养没有多大意义,再怎么做也不过是轮回之因。汉地很多高僧大德,喜欢说看破、放下、自在,这在修行中确实重要。《开启修心门扉》的第一章,也是先讲了"舍弃今世"。这并不是我们特别消极,好像连基本生活都不会享受,而是以佛教更高深的智慧剖析时,这些享受都没有真正价值,所以才应该看破一切。否则,倘若死执不放今生的琐事,一直贪执各种世间法,那么即使表面上学佛、出家,装出一副修法的模样,也不可能踏上正法之路。

只有看破了今世,才明白世间所有事情的真相, 此时哪怕懂一个偈颂的道理,即生也有解脱的机会。 如《大集经》云:"众生若离五欲乐,亲近如来听正 法,至心受持一偈义,是人解脱如先佛。"众生若远 离了七情六欲的贪执,如理亲近佛陀般的上师并听受 正法,那么即使至心受持一个偈颂,也会像迦叶佛、 拘留孙佛等先佛那样得到解脱。因此,大家有缘分时, 纵然听一堂课或一个偈颂的道理,对此反反复复去思 维,也能改变你的人生,并逐渐趋入解脱之道。

以上宣讲的内容,其实就是出离心,这在佛教中很关键。有人认为:"出离心、菩提心太简单,我要希求最高的大圆满。"但你若没有出离心和菩提心的基础,大圆满法再殊胜,修起来也有一定困难。其实,出离心的要求还是很高的,你无论在家还是出家,可以想一想:自己修行是为了解脱,还是获得人天福报,或者只顾眼前利益?有些宗教追求死后升天,但你如果连这个都没有,仅仅是希求今生的生活平平安安、工作顺顺利利、家庭和睦相处……那连一个人天乘都赶不上。故而出离心相当深奥,每个人都不能小觑。

阿底峡尊者接近圆寂时,瑜伽士恰彻却曾问:"上师您圆寂之后,我去好好修行可以吗?"尊者不太满意,回答说:"你去修行固然好,但修行就能趋入正法吗?"

恰彻却见上师不赞叹,于是改变主意道:"那我给众生天天讲经说法,代表您转法轮可以吗?"尊者仍是态度如前,依然说:"讲经说法难道就能趋入正法吗?"

恰彻却实在大惑不解,问:"那么我该做什么呢?"尊者告诉他:"虽然讲经说法很好,修行也很好,但若没有看破今世,表面上你讲经说法,或者暂

时在山里修行,但过段时间,可能就跟世人混在一起了,最终自己也无法解脱。所以,这两个都不是很关键,最关键的就是要舍弃今世,一切修行应当依止仲敦巴!"<sup>125</sup>

阿底峡尊者的传记中说,就像宗喀巴大师来人间有两个目的一样<sup>126</sup>,尊者来藏地也有一个目的,那就是度化一位居士——仲敦巴<sup>127</sup>。所以,尊者在圆寂之后,要求弟子还是要依止仲敦巴,不能马上就离开,否则禁不起外在的风雨,会让自己再落入尘世。

仲敦巴尊者,其实就是从内心舍弃了今生琐事的 典范。一次,色顿山谷的信众迎请尊者去传法。他对 弟子吉祥自在说:"你代我去吧!我正在修持舍弃世 间之法,故不允许我作出心行相违的举动。"之后, 他终年穿着缀满补丁的旧衣服,在热振寺<sup>128</sup>的森林中 修行,常常口里念着"我是希求解脱者,莫为名闻利 养缚"……可见,一心希求解脱的人,绝不会贪著名 声、地位、财富,正因为他把这些看得很淡,故根本 不会被此所转。然在末法时代,真正能抛弃世间八法 的人,实在少之又少。

以前萨迦班智达面前,来了个叫宁莫的修行人,

<sup>125</sup> 恰彻却将上师教言牢牢记在心间,抛弃一切,前往热振的休色寺,像野兽一样地精进修持,未与任何人交往,如此穷其一生,直至圆寂。《果仓巴尊者传记》云: 其为米拉日巴尊者前世。

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> 一是为度化甲曹杰和克珠杰;二是撰著两部论典:《辨了不了义论》、《入中论·善解密意疏》。

<sup>127</sup> 仲敦巴:全称仲敦巴•嘉瓦郡乃,阿底峡的及门弟子,宋代西藏佛学家。

<sup>128</sup> 热振寺: 噶当派第一座寺庙,离拉萨不远,为开创教派者仲敦巴所倡建。噶当派的教言中,描述过它的很多功德,据说比布达拉宫和觉沃佛的功德还大。1738年,七世达赖将其赠给自己的老师甘丹池巴阿旺乔登。从此,阿旺之历代转世皆称"热振活佛"。

他问:"舍弃今世的因是什么?"班智达答言:"懂得轮回一切琐事无有实义。"

又问:"舍弃今世的缘是什么?"答言:"了知轮回的诸多过患。"

再问:"舍弃今世的量是什么?"答言:"对世间 八法兴趣索然。"

最后问:"舍弃今世的验相是什么?""不被世间 八法所染。"

这四个问题,我在讲《开启修心门扉》时也提到 过。所以对修行人而言,最关键的就是不被世间八法 所转。

还有一则故事:一位僧人转绕热振寺时,遇到了仲敦巴尊者。尊者说:"你转绕寺院固然值得欢喜,但若修持一个卓有成效的法门不是更好吗?"

那位僧人想:读诵大乘经典,比转绕的功德更广大吧。于是他就到经堂的走廊,开始朗朗诵经。仲敦巴尊者又说:"诵经固然值得欢喜,如果能修持行之有效的一个法门不是更好吗?"

那僧人又想:可能诵经的功德也不大,修持禅定的功德应该更广大吧。于是放下经书,在床上闭目禅修。仲敦巴尊者又照样说:"参禅也是值得欢喜的,如果能修持一个行之有效的法门岂不是更好吗?"("身"转绕、"语"诵经、"心"参禅,不管是汉传佛教、藏传佛教,都认为功德特别大,但尊者仍不是很赞叹。)

这时,那位僧人实在想不出别的修法了,只好问: "尊者啊,那我该修什么法呢?"仲敦巴尊者回答: "舍弃今世! 舍弃今世!!!" 因此,在所有的修法中,这个法最为关键。《开启修心门扉》、《山法宝鬘论》中也讲过,如果没有看破今世,修什么法都不会成功。有些人只喜欢表面形象,剃个光头、穿个袈裟,就到处问:"我好看吗?"还有些人特别心急,一来学院就非要出家,我让他先观察四个月,但他死活不肯:"不行不行!不要说四个月,连四天我都等不了。可不可以今天剃呢?您看我曾衣都买好了,穿出家衣服太好看了,我一定要穿!"但你若没有看破今世,不要说剃光头,就算把耳朵剃了也没用。

前辈大德讲过,修行人无论出家、在家,对今生的名闻利养等没有兴趣,修行才会圆满成功。否则,一味贪著尘世间的琐事,永远无法从轮回的痛苦中解脱出来。所以,大家要彻底斩断此生的牵连,学修后世菩提,尤其是若想出家修行,一定要背离世间五欲。《本事经》云:"为厌背离欲,速证最上义,是真修梵行,非虚妄出家。"只有看破了今生欲尘,才会迅速证得最上义,这样才是真正的出家人,而外在的穿着、形象等,并不是出家人的追求。

我经常想:一个人传法若为了今生的钱财、名声, 时时以自我利益为中心,那即使暂时有些出路,终究 也会一无所成。所以,做任何一件事情,应当要么为 了众生,要么为希求菩提,这是菩提心的两个条件。 而要想获得这样的菩提心,首先一定要有出离心;要 想拥有出离心,唯有依止具足法相的上师。只有上师, 才能为我们巧妙开示了脱生死、证得圣果的出世间道 理,除此之外,再没有任何人能做到这一点。就像学 习世间知识,唯有老师才对自己有帮助,亲朋好友不一定有利。同样,在解脱的这条路上,依止上师至关重要,我们永远不能离开上师。明白这一点后,大家应断除对父母亲友、财物受用的贪著,将这一切弃如唾液,衣食住行也随遇而安<sup>129</sup>,为了解脱而付出一切,全心全意地修行正法。

关于看破今世,印度单巴桑吉尊者有这样一段教言:"此事此物好似过往云烟,千万不要执著为常有!"世间的一切犹如梦幻泡影,一会儿就消失了,没有什么实在意义。当年特别执著的财物、衣服等,现在一看,已经没了丝毫感觉;而今天自己贪著的对境,过几年也会是如此。所以,万法无有任何实质,不要把这些一直耽著为常有。

"一切名誉犹如空谷回音,千万不要逐名求利,应当修行法性!"有些人特别爱重名声,为了美名远扬,付出自己的一切都愿意。其实这是修行不好的标志。出了名又有什么用?即使你在全世界无人不知,但当死亡来临时,名声又能带给你什么?诚如《不退转法轮经》所云:"若有重名誉,是名远菩提,是声犹如响,分别故多种。"假如特别重视名誉,此人则已远离了菩提,因为名声如空谷声一样,没有任何实义,只不过是人们以分别心扩大了它的价值而已。因此,作为一个修行人,不管出家还是在家,若要看破今世、希求解脱,最好不要特别耽著名声。

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> 因缘具足时,吃好穿好也可以;但如果因缘不具足,也不能为了衣食而天天奔波。

莲池大师在《缁门崇行录》中,就讲过一则非常好的公案: 五代后汉有位恒超法师,他讲演经论二十多年,一直过着知足少欲的生活。郡守李公素来敬佩大师,想上章表奏皇帝,颁赐紫袈裟给大师。大师写了一首诗制止他,诗中有"虚着褐衣老,浮杯道不成,誓传经论死,不染利名生"的句子,表达了他誓愿讲经传法而终老,不想沾染世俗名利而苟活的志向。

各位也看看自己能不能这样——终生讲经说法, 为众生做有利益的事,并且不被名声、财利所染?可 是在五欲面前,一般人很难抵挡它的诱惑,假如最高 领导赐给你很高的荣誉,可能你就动摇了,从此不再 传法,整天跟别人到处跑,这可不是修行人的行为。 所以,我们一定要效仿前辈大德,终生讲经说法,不 染世间名利。

"漂亮衣裳宛若绚丽彩虹,应当身着破旧衣衫而修行!"衣服再好,临死的时候也带不走,所以,穿普通衣服修行也是一样的,几千几万块的高档名牌,跟一般衣服的价值没有多大差别。

"自己的这个身体是脓血、黄水的臭皮囊,千万不要执著珍爱!美味佳肴也是粪便的因,千万不要整日都是为了充饥果腹而奔波忙碌!"真正的修行人,对身体不会特别执著,以野草为食、树叶为衣即可过活。莲池大师在《座右诗》中亦云:"草食胜空腹,茅堂过露居,人生解知足,烦恼一时除。"吃野草已胜过空腹,住茅棚已胜过露宿,人生若能知足少欲,烦恼当下即可摈除。

许多人常爱与人攀比衣食,尤其在大城市里,每

个人都有各种追求。但欲望的无限与物质的有限之间 差距太大,故这些追求往往无功而返,给自己平添了 许多苦恼。因此,我们不应特别追求外在的名声、财 富,有了这些去享用也可以,没有的话,则不必刻意 去乞求。

"感觉外界会招致怨敌四起,应当安住在深山等 寂静的地方!"倘若陷入混乱的人群中,种种分别念、 违缘就会纷然而至。所以,我们应安住在寂静的地方, 真正做个修行人。

"迷乱的荆棘会刺入内心,所以应当修持平等性!"《如来智印经》云:"不惜身及命,于亲不染爱,勤修空无我,是能成菩提。"若能不惜身体和生命,不贪爱亲朋好友,长期勤修佛陀的最高法要——无我空性义,那么必定能成就菩提。不过,就像财富并非人人都有份一样,有缘修持无我空性的人也极少,此甘露美味,只有个别人才可以享用。

"一切需求都来源于自己的心,务必严加守护自己的这颗心!"一切希求皆源自于内心,内心不满足的话,自己的需求会永远没完没了。正如萨局哈尊者所说"心是如意宝",所以我们要好好守护自己的心,依靠上师的窍诀来调伏它。

"如意宝自身固有,万万不要一味贪著饮食财物!" 我们的心是如意宝,若依靠上师窍诀认识它的本性,一切智慧和悲心会自然流露,故万万不能让它迷失,去耽著一些无义琐事。现在人天天都吃喝玩乐,早上想着中午吃什么,中午想晚上吃什么,晚饭又想明天早上吃什么,似乎人只为了一日三餐而活。穿衣

服方面也是如此。假如目光整天只盯着自己的衣食,那实在没有意义。

"闲言碎语过多只能成为诤讼的根源,应当像哑 巴一样默默不语!"闲言碎语说太多了,对解脱等一 切都有障碍。因此,要经常禁语为佳。

"心本身显现种种业,千万不要围着饮食团团转!"心可以显现各种各样的业,所以不要把心整天放在饮食上,除了饮食什么都不想。北宋的王安石,吃饭不辨味道是出了名的,饭菜对他来说根本没区别,只要能果腹就行,什么最便于下筷,他就吃什么。苏东坡的父亲苏洵,对王安石的这种行为很看不惯,为此还专门写了一篇《辨奸论》,"揭露"王安石的虚伪矫情。但也有人认为这是一种境界。不管怎么样,世间人对饮食不执著是个好事,否则,整天挑剔食物,随着饮食而转、确实没有多大必要。

现在许多人在吃饭上,要花很多时间和精力。为了中午吃顿饭,顶着堵车的压力,要坐三四个小时的车。吃了午饭又考虑:"晚上谁请客?是不是我来请?"然后下午又要坐车,晚饭开始后,饭桌上还要耗去两三个小时……其实人吃一顿饭很简单,没必要花这么长时间。但现在也没办法,因为人们已经习惯了。

"加持原本是从内心生起,应当祈祷上师本尊!" 这一点很重要!一个人的修行要成功,心必须获得上 师、诸佛的加持,否则,修什么法都难如登天。就像 在春天时大地变暖,万物就可以生长一样,我们的心 若得到本尊、上师、诸佛菩萨的加持,种种功德自然 而然会生起。当然,如果想得到加持,就一定要依靠祈祷。有些佛教徒认为祈祷只是种形式,没有多大必要,这种说法很不对。只有对上师本尊经常祈祷,才会时时刻刻得到无形的指点,成为最后开悟的顺缘,因此祈祷相当重要。

"长期住在一个地方,甚至对佛陀也会看出过失,不要长年累月地住在一个地方!"长时间呆在一个人身边,就算他是佛陀,也会对他产生邪见。所以还是要经常换换上师、换换道场,到处走一走,这样会有新鲜感,否则,到时候就没什么感觉了。(众笑)

"时时刻刻谦虚谨慎,万万不要骄傲自满!"古代有一种欹器,是种汲水的罐器。它不能装得太满,灌入少量水时,罐身是竖着的,而一旦灌满水,罐子就倾覆过来,水一下都倒出来了。所以,孔子见到欹器后,颇有感触地说:"物满则覆。为人处世也是如此,要谦虚,不可自满!"

"岁月飞逝,时不待我,一定要当机立断修行正法!"时光不会等待我们,人生岁月也是有限的,因此,有机缘时一定要立即修行,不能一拖再拖:"我四五年或十年后,再来出家……"否则,到时即使你有这种发心,也不一定有这个机缘。所以,遇到这么好的正法时,理应抓紧时间修行。

"今生的我们就像旅客一样,千万不要费尽心机

<sup>130</sup> 上师仁波切 2004 年讲《前行》这一段时说:"法王如意宝讲过,你见解稳固时可以到处跑,但如果见解一点都不稳,却说'安住一个地方是不对的',然后这里断传承、那里断传承,整天跑的话,可能更糟糕、更可怕!"

苦苦营造作为暂时栖身之处的房屋!"不要天天为了房子而辛苦,我们来这里不是搞房地产,而是来修心的,修心和修房不一样,这一点千万不能搞错!以前有个出家人,在学院修了好多年房子,但房子刚修完,人就离开了。他的法没修好,房子倒是修好了,但结果也没用上。

现在城市里的人,好多也是为房子而活。本来房子应该是为人服务,但分期付款买房以后,自己却成了房子的奴隶,一辈子都要为它忙碌。他们觉得"别人这么做,我也要这么做,不然好像赶不上时代",但以佛教的观点来看,这样活确实太累了。所以作为修行人,虽说没有住处也不行,但还是应以修行为主,轻重务必要分清楚!

"任何琐事都没有点滴的利益,应当脚踏实地修行正法!自己的身体总有一天要被小虫所食而消失无影,而且这一天什么时候来临也无法确定,万万不能一直庸庸碌碌散乱在此生的景象中!亲朋好友就像林中的小鸟,不要总是对他们牵肠挂肚!"人们常执著"这是我的家人,那是我的好友",其实亲友就像林中的小鸟,暂时聚集在一起,因缘分散时也就各奔东西了。因此,整天为了家庭、亲人担忧,实在没有意义。

"虔诚的信心好似良田,切切不可置之不理让它变成烦恼的贫瘠荒地!"信心特别重要,它是生长功德的良田。以前有一个人,专门负责打水给树灌溉,他对佛陀没有信心,但对舍利子有微小的信心。有一次,舍利子在化缘时天气燥热,那个人见后说:"比

丘,您来树下坐坐,我浇树时也给您顺便洒点水,这样可以一举两得。"他命终之后,以此功德转生于天界,然后用神通一观察,知道了自己升天的原因,于是下来供养舍利子,最后获得了初果。所以,我们遇到非常殊胜良田时,小小的一个信心,也会起很大的作用。<sup>131</sup>

"暇满人身恰似如意宝,千万不能送给贪嗔的怨敌! 誓言犹如瞭望楼,千万不能被罪业的过患染污! (瞭望楼一坏,自他都会被毁坏。) 金刚阿阇黎住世时, 万万不要懈怠修持正法!"上师阿阇黎住世时,修行的因缘十分殊胜,此时千万不可随便放弃,不求正法, 否则会非常可惜。

综上所述,看破今世十分重要。这一点,无论出家人或在家人、汉传佛教或藏传佛教,都可以修。若能明白这个道理,对身外之物根本不会去执著。譬如唐朝的庞蕴居士,他虽然是在家人,但对财物、名声看得很淡。后来,他通过参访道一等禅师,认识了心的本来面目。开悟以后,他把金银财宝、巨万家产装进箱子,用船运到湘江扔掉了。有人劝阻:"你不要钱,可以用它做功德、布施给别人,总比倒入江里强啊!"他就回了一首偈颂:"世人多重金,我爱刹那静,

<sup>131 《</sup>佛说杂藏经》云:"舍利弗夏盛热时,游行至庵罗园中。有一客作人,汲井水溉灌于树。此人于佛,无有大信,见舍利弗,发小信心。唤舍利弗言:大德来脱衣树下坐,我当以水浇之,不失溉灌,兼相利益。于是舍利弗,脱衣受洗,身得凉乐,随意游行。此客作人,其夜命终,即生忉利天上,有大威力,次释提桓因,便自念言:我何因生此?自观宿命,信心微薄,因客作溉灌计水,洗浴舍利弗。我若信心纯厚,知必有报。故设浴具,以为供养,自惟为功虽少,以遇良田,获报甚多。即诣舍利弗所,散花供养。舍利弗因其净信之心,即为说法,得须陀洹道。"

金多乱人心,静见真如性。"<sup>132</sup>意思是说,世人多爱重金钱,而我唯独喜欢刹那的寂静,金钱多了会扰乱人心,入于寂静才能见到真如本性。到了最后,不仅仅是庞蕴自己,包括他的妻子、儿女也都成就了。

从传记中看,他就像傅大士一样,身份虽是在家人,却能看破今世,视金钱如粪土,对一切毫无执著。不像现在城市里有些人,将金耳环、金项链都锁进保险柜,以为从此就高枕无忧了,而一旦保险柜也被搬走,那简直是痛不欲生。其实,这些痛苦完全源自于金钱,大成就者们之所以能成就,也是因为他们对这些根本不执著,并依靠我们想象不到的另一种生活方式,获得了究竟自在。

因此,若想扎扎实实地修行正法,就必须认识到 轮回万法没有任何实质。而若想生起这种观念,首先 要观修轮回的过患。在没有深深生起这样的理念之 前,我们一定要努力修行。

那么,观修轮回过患在相续中生起的标准是怎样的呢?

要像朗日塘巴<sup>133</sup>尊者那样。一次,侍者对上师说: "别人都管您叫黑脸朗日塘巴,您还是高兴一点吧。" 尊者回答:"想到三界轮回的痛苦、众生的痛苦,我 怎么会有笑容呢?"据说,有一天,一只老鼠来偷尊 者曼茶盘上的松耳石,可它怎么也搬不动,于是就"吱 吱"唤来另一只老鼠,然后这两只老鼠一推一拉将"成 果"搬走了。看到这副情景,尊者情不自禁露出了笑

<sup>132</sup> 此偈在《宗镜录》中有记载。

<sup>133</sup> 朗日塘巴(1054-1123):阿底峡尊者六大弟子之一,博朵瓦格西二大高足之一。

容。除此之外,他天天都愁眉苦脸,任何时候也没有 现过笑脸。

这样观修轮回的痛苦,是心趋入法、诚信因果、舍弃今世、慈悲众生等一切功德的根本。释迦牟尼佛次第转了三次法轮,初转法轮时就先对众比丘说:"此乃苦,当知苦。"所以,没生起这样的定解之前,必须要踏踏实实地观修。不然的话,成天醉生梦死、抽烟喝酒,沉溺于此还觉得好开心,那真是迷失了本性。因此,对于轮回的痛苦,每个人务必要观修,如果没有这方面概念,修行不一定会成功。

### 最后,用一个偈颂来结尾:

虽见轮回痛苦仍贪执,虽畏恶趣险地仍作恶, 我与如我邪道众有情,看破放下今世祈加持。

华智仁波切谦虚地说:虽然我见到了轮回的痛苦,却仍不断地贪执它;虽然怖畏地狱、饿鬼、旁生等险地,却仍天天造恶业,不能制止自己的恶行。对于我和像我这般愚昧无知的众生,祈愿上师三宝加持,一定要看破今世,不要执迷不悟。否则,死时什么善法都没成就,唯有带着一大堆罪业离去,那实在"太划不着"了。

大家学了大乘佛法后,一定要知道轮回上上下下都不离痛苦。《六度集经》中有一则公案<sup>134</sup>,很能说明这个问题:往昔有个国王叫察微,有一天他独自出行,遇到个补鞋的老人。他问:"你觉得这个国家谁最快乐?"老人说:"当然是国王。"察微为了让他认

<sup>134</sup> 详见《六度集经》之《 (九〇)察微王经》。

清真相,就把他灌醉,给他换上国王的衣服,送进王宫,并嘱咐嫔妃把他当国王侍奉。于是大家都恭敬承事他,大臣们也天天找他商量政事。但他什么都不懂,每天这事要处理、那事要处理,不但不快乐,反而特别痛苦。这时国王又把他灌醉,送回到以前的家中。他酒醒之后,以为自己只是做了一场梦,梦里当了回国王,可是当国王实在太痛苦了……(也有论师从前后世的角度解释说:他一个身体更换了见闻,如今尚不能自知,何况是隔世,舍去了亡故的身体,又受生新的躯体呢?)

可见,轮回中不存在真实的快乐。不过这样一说, 没有佛法基础的人或许不接受:"生活如此美好,你 却说它很痛苦,这不是故意歪曲事实吗?"所以,只 有等他了解万法的本性后,才能渐渐领悟这些道理。

#### 【轮回过患之引导终】

共同加行中的"人身难得"、"寿命无常"、"轮回过患",这三个关键问题已讲完了,下面还要讲"因果不虚"。倘若懂了这四个加行的理论,修行佛法的基础就打好了。

我非常希望每个人都能修持《大圆满前行》,如果你想当个真正的佛教徒,有这部《前行》就足够了。在末法时代,用短暂的一生去翻阅千经万论不太现实,但你若能不管去哪儿,都随身带着一本《前行》,每天看十分钟或半个小时,对其内容反反复复思维,逐渐就会变成一个修行人。此时,别人对你赞叹也好,挖苦诽谤也罢,这些都不重要,最重要的是你心已融入正法了。就像无垢光尊者在《四法宝鬘论》中所言,

对一个修行人来说,心入于法、法入于道、道遣除迷乱、迷乱转为智慧,这才是最关键的,这也是噶当派的修心窍诀!

## 第五十九节课

#### 思考题

- 1. "人身难得"到"因果不虚"这四个引导文,各自侧重于说明什么道理?如果缺少其中一个可以吗?为什么?
- 2. 众生的痛苦与快乐,是由什么产生的? 佛教的说法与其他宗教有何不同?
- 3. 若要构成杀生的罪业,必须圆满哪些支分?有些法师说: "自己以前所造的罪业,以后不能再去回忆,否则,想一 次就又造一次业。"这种说法合理吗?请说说你的看法。
- 4. 为什么在十不善业中, 杀生最重? 杀生有哪些种类? 会招 致何种果报? 你有体会吗?
- 5. 你怎么看待对上师进行血肉供养?请从不同角度进行分析。

## 四、因果不虚

首先,作者顶礼如来芽尊者为主的根本上师: 取舍善恶因果依教行,行为依照九乘次第上, 真知灼见于何皆不贪,无等上师足下我敬礼。 他上师是怎样的成就者呢?

"取舍善恶因果依教行": 在取舍善恶因果方面, 非常小心谨慎, 连一点一滴违背因果之事也不会做, 全部按照诸佛菩萨、印藏大德的教言去如理行持。 "行为依照九乘次第上": 行为从声闻乘开始, 依照九乘次第<sup>135</sup>一步一步而上。不像现在有些人,自 己在见解上一无所知,行为上却不知取舍、无恶不作。

"真知灼见于何皆不贪":见解上,已照见了万 法在胜义中远离一切戏论,世俗中如梦如幻、无有实 质的真理。

"无等上师足下我敬礼": 在如此见修行不脱离、 无与伦比、超凡入圣的无等上师足下, 作者以感恩戴 德之心, 三门恭敬地顶礼。

大家也应该想到,我们今生遇到了法王如意宝为主的很多大德,他们虽然见解犹如虚空,但行为却细致取舍,在这些如佛般的上师面前,我们得到了许多取舍因果的正见,所以一定要忆念传承上师的恩德。若没有他们的言教开示,我们相续会跟普通人一模一样,甚至还会造下弥天大罪,前途是无边的黑暗和痛苦。而如今在善知识的指引下,我们懂得了取舍因果的基本道理,这是值得欣喜的事情。想起这些恩德,大家也应发自内心向传承上师恭敬顶礼。

丙四(因果不虚)分三:一、所断之不善业;二、应行之善业;三、一切为业之自性。

总的来讲,学习此引导文,可让我们了解一切法 均不离善恶业。

前面讲"人身难得"时,阐述了学佛的人身得来不易,若没有这个正见,就不会去修行;"寿命无常"

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> 九乘次第: 声闻、缘觉、菩萨; 事部、行部、瑜伽部; 玛哈约嘎、阿努约嘎、阿底约嘎。

则教诚我们,如珍宝般的人身不可能长期存留,它将因无常而毁坏,所以修法要有紧迫感;"轮回过患"揭示了三界轮回犹如火宅,修行当以出离心摄持,不能只求人天福报等暂时利益,必须要超出三界轮回;而这个引导文"因果不虚",则要说明的是,众生随善恶业而流转轮回,不可能不受因果束缚,想什么就做什么,只有遵循善知识言教行持善法,将来才会得到快乐,否则,前方永远是一片黑暗和痛苦,所以要谨慎取舍因果。

以上这几个引导文的重要性,大家一定要清楚。 尤其是"因果不虚",对修行人来讲非常关键。末法 时代,很多人自认为是佛教徒,皈依了,也穿上袈裟 了,但实际上他的所作所为、所言所行,足以暴露其 内心的丑恶。这种人连"善有善报、恶有恶报"的基 本道理都不承认,即使口头上承认,行为上也表里不 一,只是形象上扮演个角色而已。这样到底有没有必 要?你们理应值得深思。

在这个世间上,任何众生都不愿受苦,而渴望快乐,这是一种与生俱来的追求。不管动物还是人类,来到这个世间,从有感知的那天起,都在向往美好与快乐。既然百分之百的众生都希求快乐,就应寻找快乐的因缘。这种因缘,完全要靠自己创造,并非依赖国王大臣、世间尊主施舍,否则,自己再勤奋努力也没有意义。那什么是快乐的因缘呢?就是做善事,如果不行善而去造恶,自然而然会招来痛苦。《正法念处经》云:"汝自作恶业,汝如是自食,非此人作业,余人受果报。"意思是说,你造了恶业,就要自食其

果,并不是这人造了业,而让另一个人承受果报。因此,我们务必要深信因果。其实修行人的唯一标志,就是相不相信因果。如果你不信,表面上再装成什么样子,也不过是在虚假的骷髅上套个面具而已,内在并没有真正的实质。

所以,众生转生到轮回的善趣、恶趣,皆以各自的善恶业为因。轮回是由业力所生、业果所成,上升善趣或下堕恶趣,并不像外道所讲的那样,由造物主上帝(帝释天)、自在天、遍入天主宰;也不像顺世外道和无神论所言,痛苦和快乐皆由偶尔的因缘所生。《心地观经》云:"诸法无不因缘成,若无因缘无诸法……无因无果大邪见,不知罪福生妄计。"诸法无一不是因缘而生,如果没有因缘,就不会有外在的形形色色,以及内心的喜怒哀乐。假如认为一切均从偶尔的因缘中出生,无善无恶、无因无果,连福德和罪业都不承认,这是非常可怕的大邪见。

要知道,因果是不虚存在的,只要播了种子,因缘聚合时,果实一定会成熟。同样,只要造了恶业,你承认也好、不承认也罢,将来终有一天,必定要感受无边痛苦,这是毫无疑问的。然而,真正懂得这一点的人,如今可谓寥若晨星。尤其是善知识若不作引导,甚至他自己都没有任何正见,弟子们又如何明白这些道理?就像一个大瓶子里没什么东西,倒给小瓶子的话,小瓶子也照样是空的。所以,传法者倘若自欺欺人,对自他不可能有真实利益。现在许多人互相传法、学法,成了一种表面形象,不重视因果的很多言行,常在众人面前表露无遗。我们作为修行人,若

想真正得到解脱,务必要随时观察善恶因果规律,悉心毕力止恶行善。

当然,取舍因果虽说相当重要,但对有邪见的人 来说,我磨破嘴皮讲了多少次,对他们也不一定有利, 甚至还会成为增长烦恼的因。只有善根比较深厚的有 缘者,稍微提醒他一下,才有可能明白其中的道理。

丁一(所断之不善业)分三:一、身恶业;二、语恶业;三、意恶业;四、十不善业之果。

戊一(身恶业)分三:一、杀生;二、不与取;三、邪淫。

关于十不善业,前不久在《藏传净土法》中讲过, 此处又作再次介绍。这个问题很关键,并不是听过一次、学过一次就可以了,只有反复学习这些甚深窍诀, 稍有善根的人才会切实为自己考虑。

我们且不说饶益众生,单单是为自己的利益,也要注意取舍因果。有些人常口出狂言:"下地狱就下吧!反正是我下地狱,跟你们又没关系。"这种持有邪见的人,内心刚强难化,对一切都无所谓。他们即使学了佛,也只是懂些口头禅而已,一旦造了罪业,根本没有惭愧心,见别人造功德,也从未有一念随喜。在当今时代,这样的恶劣众生比比皆是。

### 己一、杀生:

十不善业中, 杀生最重, 故首先讲杀生。

所谓杀生,就是针对某某人或某某旁生等,怀着想杀的动机而断其命根。这其中包含了四个支分:一、基:无误了知所杀的对境——人或动物;二、意乐:

认清对境之后,怀着嗔心等烦恼想杀他(它);三、加行:通过一定的手段加以杀害;四、究竟:最后断绝了对方命根。此时,杀生的所有支分才算圆满。由此也可推知,如果你想杀甲,结果却误杀了乙,虽然这是有罪业,但并未圆满杀生的支分。

大家都知道,杀生的罪业特别大,这是为什么呢?因为众生最爱惜自己的生命,为了维护生命,甚至愿受各种痛苦。《大智度论》云:"世间中惜命为第一。何以知之?一切世人,甘受刑罚、刑残、考掠以护寿命。"比如,一个人只要能活下来,就算砍掉一只脚、一只手,也会心甘情愿。明白这个道理后,我们就知道为什么杀生的罪业非常大、杀生的果报极其可怕了。

《佛说分别善恶所起经》讲过<sup>136</sup>,不管是杀任何 众生,都会感得五种苦果:一、生生世世短命;二、 常遭受恐怖之事;三、仇敌比较多;四、死后堕地狱 受苦;五、从地狱中出来,得人身也是短命多病。所 以,现在很多人时常感受怖畏,怨敌特别多,自己也 有种种不顺,这都跟前世杀生有一定关系。

在我们藏地,常听人说:"虽然我修行不好,但 这一辈子从未故意杀过生,这就是我获得人身最有意 义的事情。"有些道友也是如此,皈依佛门或出家后, 不可能去亲自杀生,就算你平时修行不精进、很懈怠, 偶尔还造了一些业,但最重要的是,下半生不会再杀

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> 《佛说分别善恶所起经》云:"佛言:人于世间,喜杀生,无慈之心,从是得 五恶。何等五?一者寿命短;二者多惊怖;三者多仇怨;四者万分已后,魂魄入 太山地狱中,太山地狱中,毒痛考治,烧炙烝煮,斫刺屠剥,押肠破骨,欲生不 得,犯杀罪大,久久乃出;五者从狱中来,出生为人,常当短命。"

生了。仅仅是这一个功德, 你获得人身也有意义了。

因此,了知杀生的严重性极为重要。当今时代的许多人,根本不把杀生当一回事,他们觉得人吃老虎理所当然,但老虎吃人就不应该,一旦听说某某动物园的猛兽吃了人,各大新闻媒体就会纷纷报道,把这当作天下奇谈。其实,我们每天都在吃众生,众生吃我们也很正常,每个有情的生命都同等珍贵,只不过我们会说话,它们不会说人话而已。

关于杀生,实际上有许多种类。诸如:

一、将士们奔赴沙场,奋勇杀敌,是在嗔心的推 动下杀生。

二、贪图享用野兽肉、穿戴野兽皮而令其丧命, 是由贪心的驱使杀生。

现在,这样的杀生占大多数。很多人天天离不开肉,为了满足他们的需求,菜市场、肉联厂等日日杀生。这样的杀业,令世界变得越来越可怕了,天灾人祸层出不穷、频频发生,今天地震、明天海啸、后天火灾,究其原因,就是因为人类的行为太过分了。尤其在科技发达的今天,人们用机器来杀害众生,其数量之多、范围之广,以往任何时代都无法相比。这种血腥的恶行,已经让这个世界无法承受了,因此,我们的生存空间遭受各种灾难,势必在所难免。人们若再不杜绝自己的恶行,恐怕今后日子更不好过了——这并不是谁在授记,也不是谁在预言,而是一种因果规律。

三、由于不明善恶因果,为亡人杀鸡宰猪祭祀,或者像外道一样认为杀生是善业等,是受痴心的牵引

杀生。

这些以贪嗔痴引发的杀生,《正法念处经》中也有描述<sup>137</sup>。但不管是哪一种烦恼牵引,只要杀害了众生,就一定会遭受痛苦。《诸经要集》云:"戏笑杀他命,悲号入地狱……亿载苦万端,伤心不可录。"欢欢喜喜地杀害众生,最后定会痛苦哀号地堕入地狱,千百万年中所受的痛苦,实在无法用笔墨来描述。

现在很多人邪见深重,有了邪见以后,什么罪业都敢造。尤其是杀生方面,根本不惧来世的果报。记得《灌顶经》中说过:"邪见杀众生,百魅皆得祠,堕罪入地狱,亿劫无出时。"以邪见杀害众生的话,不可魔众可趁机害你,将来必定堕入地狱,亿功无出时。可现在人对此没什么感觉,一说地大人有解脱之时。可现在人对此没什么感觉,一说地与其的话,他们的第一反应就是:"不可能吧!"这也与其数育环境、父母家庭等有关。这样的人我见过不少,包括有些出家人,在跟他们交谈时,发现他们表面上承认善恶有报,毕竟剃了光头、穿了袈裟,不承认也会遭人耻笑,但实际上,他内心中并不怕堕地狱。既然出家人都是如此,那居士就更不用说了;如果居士都是这样,非佛教徒中了知取舍因果的有多少?可想而知。

我有时候觉得,自己传法只是个形象而已,许多 人听后,连因果正见都很难建立,大圆满、大中观离 四边八戏的见解,更是遥遥无期、望尘莫及了。假如 你连因果正见的基础都没有,那连小乘的佛教徒都不

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> 《正法念处经》云:"又复(杀生有)三种,所谓贪作、嗔作、痴作。彼贪作者,所谓猎等;彼嗔作者,所谓下性;彼痴作者,外道斋等。"

如。有些人口口声声自诩为大乘行人,看不起小乘,但其实在小乘中,他们将轮回视为火宅,出离心是有的,因果不虚的正见也在相续中完整地存在。可是我们看一看自己,且不论密法中高深莫测的见解、行为、修行,就连最基本的因果正见,通常都很缺乏。倘若你连小学的基础也没有,却妄图一步登天,想要掌握大学本科的最高学问,那简直是痴人说梦。

所以,你们有些人不要认为自己修行不错了,听《前行》、《藏传净土法》的时候,拿一本小说在旁边看,觉得:"我是大学生,这没什么可学的。天天都讲因果不虚,这些我早就懂!"虽然你文字上也许懂,但若没有产生定解,不一定是真的懂。即使你对此产生了定解,行为上不注意取舍的话,懂得这些又有什么意义?你们应该扪心自问!

言归正传,在杀生中,最严重的就是杀父、杀母、杀阿罗汉,这三类杀业被称为"无间业"。这种弥天大罪,是死后不经中阴直堕无间地狱的因。佛经中也讲了<sup>138</sup>,上等杀生是杀阿罗汉、父母等,中等杀生是杀住道者,下等杀生是杀人和旁生。所以,上等杀生的果报最可怕。

现在有些人认为,只要没有亲自动手杀,就不会有杀生的罪业。但实际上,无论层次高低、力量强弱, 我们每个人都无一例外杀过生,不说别的,单单是夏 天外出时,脚下踩死的小含生就根本数不清。汉地的

<sup>138 《</sup>正法念处经》云:"彼(杀生)有三种:谓上、中、下。所言上者,杀罗汉等,堕阿鼻狱;所言中者,杀住道人;所言下者,杀不善人,及杀畜生。"

《毗尼日用》中,就有行步不伤虫蚁咒,即每天早上未下床时,先默念数声佛号,随后念偈颂:"从朝寅旦直至暮,一切众生自回护,若于足下丧其形,愿汝即时生净土。"再念咒语"唵逸帝律尼莎诃"三遍,然后投足于地,则无误伤之患。当然,《俱舍论》及麦彭仁波切的《中观庄严论释》中也讲过,罪业有积与不积之别<sup>139</sup>,脚下无意踩死小虫,就属于作已不积业,即便杀了生,罪业也不是很严重。

但如果你明知杀生的过患,自己不敢杀,却怂恿别人去杀,这种罪业就很大。上师如意宝讲《前行》时说过,在"文革"期间,藏地有些没闻思过的出家人,没有人身自由,别人逼着他杀生时,他认为出家人不能杀,就让别人替他杀,这种做法很不合理,说明他没有因果正见。其实,纵然你没有亲自杀,但若间接损害了有情的生命,自己最终也要感受苦果。

梁武帝就是一个典型的例子。《水镜回天录》中记载:有一次,梁武帝问志公禅师:"我的寿命还有多长?"禅师回答:"等我圆寂之后,你会为我造个塔。什么时候塔损坏了,什么时候你的寿命就到头了。"志公禅师圆寂以后,梁武帝果然造了一座木塔。后来他想起这个预言,觉得木塔不结实,石塔会更结实一点,就把木塔拆了,准备重新造石塔。就在这时,侯景造反夺了帝位,把他囚禁于台城,他就在那里饿死了。

很多人听了这个故事, 觉得梁武帝一生崇信佛

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> 《俱舍论讲记》中,从作、积的角度,将业分为四种:作己积集业、作己不积业、积而未作业、未积未作业。

教、广行善法,对佛教的贡献那么大,结果却不得善 终,于是开始对佛教生邪见。其实这种想法是错误的, 梁武帝之所以有如此下场,也是源于他前世的业力: 他前世是位修行人,终年在山洞里闭关。当时他养了 一只猴子, 这猴子很顽皮, 也很通人性, 他每次坐禅 打瞌睡,猴子就弄个动静,把他弄醒。后来他境界很 不错时,每次刚一入定,猴子又以为他睡着了,仍旧 故伎重施, 想办法扰乱他。日子久了, 他很讨厌这猴 子,有次要入定之前,就把它圈到旁边的山洞里,用 石头堵起来。结果没想到,他一入定就是好几天,(就 像以前藏王的国师酿·登珍桑波、经常连续入定七天、很了 不起。他具有肉眼通,能遥视到印度有静命论师、布玛莫扎, 并把他们请来藏地。曾有位法师在桑耶青浦闭关时,说他的 眼睛不好, 我就跟他开玩笑:"酿·登珍桑波在这儿闭关时, 眼睛好得不得了,都能看到印度,你眼睛怎么会不好?")等 出定时去看猴子, 它早已被饿死了。由于他有一些修 行境界, 故来世转生做了皇帝, 并喜欢行持善法, 但 因为他把猴子堵死在山洞里, 最后也被侯景圈在台城 里饿死了。这即是报应循环、丝毫不爽。

大家也应该想一想,在这一生中,可能不小心也 杀过生,罪业没有忏净之前,迟早都会报应到自己身 上。听说有些道友抓住老鼠后,把它放在别的地方, 结果不慎被人踩死了。这种间接导致众生被杀的行 为,确实非常可怕,倘若没有忏悔清净,这些罪业肯 定在前方等着你。

特别值得一提的是, 在过去, 有些上师和僧人被

迎请至施主家时,施主宰杀家畜、烹调血肉供养他们。 这时,僧人们对残杀众生之举,既没有一丝一毫追悔 之心,也无有一点一滴恻隐之情,只是贪爱血肉的美 味,开心地大吃大喝,这样一来,施主和福田将无任 何差别地获得同等杀生罪业。

供奉血肉的传统,以前在藏地确实有,这是个别修行人的不良行为,我们也应就事论事,没有必要隐瞒。而如今,藏传佛教在这方面有了很好的转变,除极个别寺院和在家人以外,一般来讲,特意杀生供奉出家人和上师的习惯,已经逐渐隐没了。

往昔的历史,我们没办法抹杀,但这也并不是非常普遍。我曾在有些书里说过,像如来芽尊者、华智仁波切、班玛登德等高僧大德,从传记中看,他们严厉谴责血肉供养和食用。当然,也有部分施主确实不明道理,不了解杀生的极大过失。上师若明知这一点,但为了护持施主的心,故意隐瞒不说,这是不合理的。作为上师,应该明白哪些该做、哪些不能做,如果你舍不得说施主,害怕说了以后,他不接受、不开心,便一味地随顺他:"对对对,你还是做吧,没事没事。"这是非常不负责任的态度!

《杂譬喻经》中专门有个公案,就讲了这方面的 道理<sup>140</sup>:以前有一位上师,他有个施主,家里以杀猪 为业。上师常年在他家受供,明知杀生不好,但为了 迎合他的心,从来没有劝诫过。后来施主的父亲死后 堕入鬼道,成了河中水鬼,因为生前杀生的业力,时

-

<sup>140</sup> 证严法师也讲过,即《修道人与水鬼》的故事。

时遭受砍割的痛苦, 苦不堪言。

一次,这位上师乘船过恒河,水鬼突然出现并拉住船,要求把那上师扔到河里才肯放行。船夫询问原因,水鬼说:"过去我家一直供养这位上师,数年以来,他从未告诫我杀生之过,令我今日受此苦报,心中着实怨恨。"船夫听了,对水鬼说:"你生前只是杀旁生,就要遭受这样的痛苦,今日如果杀了出家人,果报岂不是更可怕?"水鬼回答:"我也知道这个道理,但实在太气愤了。除非你们为我布施修福,并呼唤我的名字作回向。"船上的人都答应了,水鬼也就放手了。上了岸以后,那上师马上念经作回向,船夫等人也都作福回向,最终遣除了水鬼的痛苦。

可见,不管是出家人还是居士,假如见到熟人的恶行,还是应该指出来。至于接不接受,那是他的事情。但作为你来讲,因为明白因果取舍,而别人却不明白,所以还是要给他讲清楚。

这里也说了,假如施主作血肉供养,而上师不但不遮止,反而高高兴兴地接受,那上师和施主同样有杀生的罪业。《楞伽经》中亦云:"为利杀众生,以财网诸肉,二俱是恶业,死堕叫呼狱。"有些人为了利润而杀生,有些人为了买肉而付钱,这两者有同等的罪业,死后都会堕入号叫地狱。

以前藏地确有不太好的习惯,非常希望入藏求学的汉族道友,一定要明白吃肉的过失,并将此恶习逐渐改变过来,这样才不会造罪业。现在很多人有吃肉的习气,但吃肉并不是很美好的事,《入楞伽经》中说得很清楚:"肉非美好,肉不清净,生诸罪恶,败

诸功德。"然尽管如此,这个习惯一下子改过来,对 有些人来讲也有一定困难。可就算你不能完全戒除, 今后尽量减少吃肉,对自己也有莫大的利益。

现在很多大人物、大官员,无论到哪里,款待他们的都是无数生命。听说有些地方按宾客身份的高低,接待分为上、中、下三等:上等全是肉食,中等是一半素菜一半肉食,下等三分之一是肉食。这样要杀多少众生,大家可想而知。尤其是有些省级的高层领导,到各个城市视察时,提前要杀很多众生来迎接他。有一次我在南方,就看到过这样的场面:当时我们在饭店吃素菜,但旁边为款待一个领导,安排了十几桌,全部都是肉。当时我就想:"哎哟,光是这一顿饭,足以让他多生累劫不能解脱!"所以,相信因果的人看到这种排场,内心不但不羡慕,反而会替他担忧。

下面讲藏地生活的具体状况:

在藏地,富翁们的牛羊无论有多少,这些牛羊衰老时,几乎个个都免不了被宰杀的命运,自然死亡的也就一两个,因此杀生不计其数。尤其在阿坝草原、若尔盖草原,富裕的牧民拥有成群结队的牛羊,他们天天歌声嘹亮,但在这美丽画面的背后,却有无量众生被宰杀,血腥残忍,惨不忍睹。以前我去那里放生时,常听说某某家一年杀了多少牛羊,听起来觉得特别可怕。

不仅如此,到了春天,虫蝇、蚂蚁、鱼儿和青蛙等,被牛羊连同草料一起吞进肚里,或者被前蹄后蹄

践踏而丧命,包括在马粪、牛粪中死亡的含生也数不胜数。虽然这些不是主人直接所杀,但牛羊是他养的,间接也有一定罪过,因而这些杀生罪业,也将一并落到他的头上。从这个角度而言,作为牧民真的很可怜。(这种感受,你们很多人不一定能体会。但若想一想那些开餐厅的人,尤其是海边的饭店老板,这种罪业就不难想象了。)

特别是,与牛、马等牲口比起来,羊更是无尽罪业的来源。作为羊只本身,平时要以小蛇、青蛙、鸟蛋等为食——我以前没放过羊,对此不太清楚,但华智仁波切生活在石渠,那里的羊多,故比较了解这些事情。不过那天我们经过石渠时,基本看不到羊群了,大家还在车里讨论:"华智仁波切时代,这里的羊特别多,怎么现在看不到了?"

春天人们进行毛纺时,每只羊的背上,大约有十万含生全部丧命;冬季产羊羔时,有一半的羊羔刚出生便被宰杀,皮被制成了羔儿皮的帽子、衣服。这样的衣帽,很多富人甚至高僧大德都喜欢,这确实是藏族的不良习俗,相信以后会渐渐改变。汉地过去也流行穿皮草和皮衣,但遭到世界动物保护组织的谴责,及各地示威游行以后,如今也有所好转了。

除了小羊羔被杀以外,所有母羊在精华没有耗尽之前,都被用来挤奶或哺育羊羔,一旦老朽不中用了,就会被无情地宰杀,皮肉被主人享用。而所有的公羊,因为不产小羊羔,所以无论何时都只有死路一条,以致有些牧区根本看不到公羊,平时在路上见到的,几乎都是母羊。而且羊一般身上都会长虱子,主人在剪羊毛时,每只羊背上大约一亿含生会丧命。因此,华

智仁波切说过:"拥有一百头以上羊只的主人,必将堕入一次地狱。"

再看看依靠女人所造的杀业:女人长大成人、与人订婚后,以前在石渠一带,男方奉送聘礼、结婚迎娶等时,要宰杀无数的羊只。而汉地大城市里,除了极个别佛教徒以外,婚宴全用素食的也几乎没有,而且婚礼越隆重,杀的众生就越多。

2002年,美国电影制片人吉斯特,娶了奥斯卡奖得主明尼利,婚礼支出约350万美金,并请来好莱坞著名的杰克逊和泰勒担任伴郎、伴娘。尽管奢华至此,但两人的婚姻仅在一年后便不幸告终。我想这场婚礼肯定不会是素宴,必定杀了无量众生,而且杀生的数量,也不是小型婚礼所能相比的。

此外,香港的李家诚 2006 年结婚时,花了7亿港元。且不论这场婚礼的豪华程度,仅仅是筵席中所杀的众生,就令人感到可怕万分。现在人的贪婪无有止境,杀生的量也不像古人那样,只是偶尔杀几只羊、一头牦牛。如今很多奢华婚礼,动辄就迎请成千上万的宾客,而且这些人也有头有脸,不可能用蔬菜就把他们打发了。

这些人虽然看似风光无限,但却不知这些罪业所带来的痛苦。《金刚经功德》曾讲过一个故事:一个女人嫁人后不久就死去,她的神识托梦给父母说:"我一生中没造什么恶业,唯有在办婚事时,宰杀了很多山羊、绵羊,以此感召如今的大苦受。你们若为我念《金刚经》,我就会脱离此苦。"于是父母为女儿读诵了《金刚经》。七天后的夜里,父母在睡梦中见到佛

陀,佛陀告诉他们:"因念诵《金刚经》之福德,你们女儿已得解脱,现已转生为人。"

大家也可以想一想,以前你们在家或结婚时,有 没有杀害过众生?如今忏悔了没有?如果没有,即使 是间接杀生的罪业,后世也要承受它的果报。因此, 我们不可不慎!

# 第六十节课

#### 思考题

- 1. 现在许多儿童喜欢杀生,你如果有孩子,打算怎么样教育他?这有什么必要?
- 2. 什么样的行为,才算圆满造下杀生的罪业?什么样的行为, 虽然没有完整的杀业,但也会被罪业染污相续?请举例说明。
- 3. 若想实现世界和平、和谐社会,必须要以什么作为前提? 请谈谈你的看法。
- 4. 随喜他人杀生、唆使他人杀生,分别会有何种过失?如果 许多人共同杀了一个众生,这个罪业该怎么分?

下面继续讲十不善业中的杀生。

平时我们逢年过节、宴请宾客,其实造的杀业也 非常严重。但在《前行》中,此处只是以藏族女人为 例,说明即使是女人,杀生也相当可怕。

昨天讲了,藏族女人在结婚时,男方要宰杀无数 羊只。从此之后,女人每次回娘家,家人也要杀一个 众生来款待她。而且亲友们在宴请她时,如果摆上其 他食品,像三白三甜<sup>141</sup>、奶渣、酸奶、蔬菜、糌粑等, 这个狡诈女人一点也不满意,根本不会张开嘴动动腮 来吃,好像一吃素就拉肚子,对此根本没有胃口。就

<sup>141</sup> 三白三甜: 牛奶、乳酪、酥油为三白, 冰糖、蔗糖、蜂蜜为三甜。

算勉强吃一两口,感觉也吞不下去。

但假如宰了一只肥肥的羊,将羊的胸脯、肠子等 放在她面前,这时再看这个红面罗刹女,二郎脚一跷, 掏出小刀就津津有味地吃了起来。第二天,她还要背 着血淋淋的全牲肉<sup>142</sup>,好像猎人返家一样回去了。每 次回家,都是空手而来、满载而归,真比猎人还厉害。 (猎人出去打猎,有时还会空手而归。可这些女人每次一回 家,百分之百都能带着肉回去。)

我前面也讲过,藏地曾有酷爱吃肉的传统,这非常不好。但不可否认的是,由于地理、交通、气候等原因,当时蔬菜、粮食等食品欠缺,跟现在的状况完全不同。然即使如此,作为女人,杀生还是特别可怕。一般来说,女人的胆子比男人小,性情也温柔,可是在杀生方面,女人有时候比男人还凶。我看汉地也是这样,好多屠夫都是女人,虽说她们不像男人那样,有力气杀猪、杀羊、杀牛,但却经常杀鸡、杀黄鳝,这方面确实特别厉害。

如今,汉地的杀生非常严重,而且手段千奇百怪。 听说在浙江的瑞安市,有个小村子叫"食蚁村",村 里近千人中,70%都爱吃蚂蚁。这里的家家户户先到 山上找蚁巢,找到后就把蚁巢塞进袋子,再回家倒进 一个铁制的圆筒里,放在大火上蒸,之后就晒干了吃。 村民们的吃法多种多样,晒干、蒸熟、生吃、泡酒…… 不一而足。他们认为吃蚂蚁能提高免疫力,强身健体、 延年益寿,有各种各样的邪说。所以,现在人有时候 看起来,真的特别可怕。

<sup>142</sup> 全牲肉: 指牛羊肉腔。

尤其是有些女人,看上去贤惠温顺、知书达理,可吃起动物来却极其残忍,洁白的牙齿上不时滴下鲜血,让人看了十分恐惧。对于老虎吃人,人们称它是凶恶的动物,但人吃了那么多众生,却不称人是凶恶的。其实仔细想一下,世界上人类才是最可怕的,而且人类只关心自己,并不在乎其它生命。你看玉树地震死了几千人,全世界就非常关注,各大新闻媒体的报道中,都说他们如何如何可怜。然而,屠宰场、菜市场每天宰杀那么多众生,它们的生命跟我们没有差别,许多人却对此无动于衷,没有一个平等的法律去保护它们,这是很不公平的。

因此,在这个世间上,吃其它众生的行为非常不好。不过在改变这些恶行方面,佛教徒起到了良好的作用,希望今后对于戒杀放生、断肉茹素,大家更应该重视起来。否则,有些学佛多年的居士,只知道杀人要受法律惩罚,却不知杀旁生要受因果惩罚,亲手杀害动物或虫类觉得无所谓,对于这种错误、颠倒的认识,我们有责任帮他们改过来。

而且,作为女性来讲,一定要有悲心。没有悲心的藏地女人,华智仁波切称之为"红面罗刹",那么以此类推,汉地女人如果没有悲心,就应该叫"白面罗刹"了,也是罗刹的一种显现。

现在许多人可能觉得,自己没有真正杀生,就不会有这方面的过失。但实际上只是你忽略了而已,如果在生活中细致地观察,就会知道自己一生中有意无意造了许多杀业,剥夺了许多众生的宝贵生命。要知道,杀生是最可怕的罪业,因为在这个世界上,最可

贵的就是生命。《大智度论》中有个故事说<sup>143</sup>:一个人到大海取宝,因为船只毁坏,所有宝物都沉到海里去了,幸好他自己安然无恙。他回去后高兴地告诉大家:"我差点失去了大宝!"众人讥笑他:"你的珍宝都掉到海里了,什么宝贝都没了,怎么还说'差点失去大宝'?"他回答:"一切宝之中,人的生命第一。人是为了生命而求财,并不为了财富而求命。"

可见,世间上生命最珍贵,这一点,不论虫类、人类都是平等的。众生的躯体虽有大小,但苦乐的感受并无差别。大人被杀时很痛苦,小孩被杀时也一样。同理可知,小虫虽然身体微小,但被杀害的时候,也照样有剧烈的苦受。所以,这种被杀的痛苦,不分民族、不分国度、不分肤色、不分种类,只要来到这个世间,每个众生都会同样畏惧。除了获得无上境界的圣者以外,大大小小的众生都贪生怕死,这也是一种天性使然。假如谁肆无忌惮地践踏生命,那绝对值得唾弃,而且他所散发出来的戾气,会令一切众生感到恐怖。

《大智度论》云:"好杀之人,有命之属皆不喜见;若不好杀,一切众生皆乐依附。"喜欢杀生的人,有生命的有情都不喜见到他;不爱杀生的人,众生看到他会有安全感,都愿意接近他。其实这也的确如此,以杀生为业的屠夫,晚上住在你家,你都会心惊胆战,担心他半夜三更谋财害命;而如果是个利益众生的

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> 《大智度论》云:"复次杀为罪中之重,何以故?人有死急,不惜重宝,但以活命为先。譬如贾客入海采宝,垂出大海其船卒坏,珍宝失尽,而自喜庆举手而言:几失大宝。众人怪言:汝失财物,裸形得脱,云何喜言几失大宝?答言:一切宝中人命第一,人为命故求财,不为财故求命。"

人,他会有一种祥和的气质,大家都乐意与之相处。 所以,不管是男人、女人,一定要培养爱众生的心。

下面看看,儿童们又是怎样造杀业的呢?这些孩子游戏玩耍时,在看见或没看见当中,所杀的生命数也数不清,甚至在夏季手持牛鞭抽打大地时,打死的含生不计其数。

在童年生活里,除了从小就成熟大乘佛性者以外,许多孩子都杀过青蛙、蝌蚪、蜻蜓、蝴蝶、蚯蚓、蚂蚁等。不过,现在的城市里,人口密集、高楼林立,除了学校的水泥操场外,孩子们见不到绿油油的大自然了,所以,杀害小虫的机会可能少一点。然即便如此,如果孩子从小没有善良的天性,后天也不培养慈悲心,那他小时候会杀小鸡、小鸟雀、小兔,长大后就会杀牛、杀马、杀狮子、杀大象,甚至一旦成了科学家,还可能会制造原子弹、核武器,杀害无量无边的众生。

所以,孩童一定要接受慈悲的教育,至少也应要求他不准杀生,如果杀生就必须惩罚。今天来了很多老师,听说你们对不交作业的孩子打手板,一、二、三、四、五、六……两百、三百、四百、五百、六百一直打。这样虽然也可以,但如果谁杀一个众生,就更需要打了。除了强行惩罚以外,当然还要给他们讲授佛教的道理,以令其从小就懂得,自己爱惜自己的生命,其它众生也是如此,如此可慢慢培养他们的慈悲心。

去年过"六一"儿童节,我让很多城市里的孩子

在家长带领下,放生、念佛、磕头、供灯、唱佛歌、跳佛教舞蹈等,参与各种大乘佛教的活动,以培养其慈悲、和谐、护生的理念。今年的"六一"还有近一个月就到了,我仍然要求各地组织类似的活动,让孩子从小就播下慈悲心、爱众生的种子,这对他们一生来讲,比什么都重要!

一般来讲,小学、中学的记忆,在人的一生中都不会忘。各位回顾一下就会发现,自己在小学、中学时的经历,到现在仍记忆犹新,而过后所发生的事,大多数都已淡忘了。正是基于这种特点,我们如今把国学与佛学结合起来,通过动画片、朗诵等方式,让孩子从小种下慈悲的种子。这样等他长大之后,即使没有财富、地位、名声,也会具有善心、菩提心,成为一个大乘种性的人,我认为这比什么都有意义。

其实,关爱自己身边的孩童,每位道友都有责任, 因为他们的命运与你息息相关,此时救他们还来得 及。如果你真去做了,也许一个微小的行为、一件简 单的事情,对他一生乃至生生世世,都会起到非常大 的作用。

今天来了不少智悲小学的老师。你们和高僧大德的功德相比,所做的事似乎微不足道,但实际上,你们跟高僧大德一样了不起。我曾听过青海一位小学老师的演讲,他说:"我当老师三十多年了,在这期间,所做的每一件事情都是为了这些孩子。因为他们是未来世间主要事业的创造者,是我们民族文化的弘扬者。"因此,不管是大人、小孩,很多人将来的慧命都掌握在我们手里。希望大家共同发心,一起关心身

边的人, 尤其是儿童。

对儿童来说,如果能得到慈悲的教育,前途必然 很光明, 否则, 顺着恶习发展下去, 可能一生就毁了。 明朝的《好生录》中,就记载了一则小孩杀生现世现 报的公案: 冀州有一小孩, 生性喜欢杀生, 尤其爱从 鸟巢掏鸟蛋吃。一天有人告诉他:"某某地方有鸟蛋、 跟我去掏吧。"随即把他带到了桑田。小孩忽然见道 边有个城市、里面好像很热闹、就暗自纳闷:"何时 冒出来这么个城市?"那人把他带进城中,城门突然 关了,整座城的地面变成热铁,他的脚燃烧起来,痛 不可忍。小孩哭号着跑来跑去,跑到东门,东门关了; 跑到西门,西门关了,南门、北门也是如此。当时有 个采桑的人,见这孩子在田里边哭边跑,以为他疯了, 就告诉他的父亲。父亲来了以后, 呼唤他的名字, 他 应声后昏厥在地,城市和火一下子消失了。父亲查看 孩子的腿,发现膝盖以下都烧烂了。抱回去调养后, 那些被烧的地方成了枯骨,一辈子都没有恢复。

所以,有些孩子突然得怪病,怎么样都治不好,甚至落下残疾或因此死去,这都与他杀生的业力有关。作为父母,若想孩子将来成为社会栋梁,就要从小灌输良好的教育,不然,孩子长大后会成为什么样的人,真的不好说。我们作为大乘行人,既然脱离不了这个社会,就要关心周围的众生,不能天天只想着"我吃什么,我怎么样睡觉……",如果除了"我"以外,没有一个利他心的话,那绝对不是大乘种性者!

总之, 现在很多人特别残忍, 整天以杀生来过日

子,简直和罗刹一样惨无人道。像大城市里有些人,可以说跟猎人、屠夫差不多。为什么呢?因为他们一日三餐吃很多动物,尤其是住在海边的,每顿饭都要杀无数生命,这样的话,跟偶尔才打到猎物的猎人相比,这种人甚至更为可怕。

就拿母牛来说,它一生为人类所使用,以身体的精华为我们提供牛奶,如同父母亲一样养育我们,可谓恩深似海。可我们又是怎样对待它们的呢?等它们老了以后杀掉,喝它们的血,吃它们的肉。想到这些,人类简直比罗刹更狠、更恶劣。(罗刹也分两种:一种吃自己的孩子;一种不吃,而且稍有悲悯心,并非直接去杀害众生。)

藏地有个家喻户晓的故事,就说明了这个道理: 曾有一个盗贼,被追赶时躲在森林里,晚上准备去附近的牧民家偷宰牦牛。由于恶业所感,他遇上了魔鬼, 交谈之后,得知魔鬼也是来害牛的。盗贼说:"既然你是魔鬼,应该神通广大,那你去杀吧,我在这儿烧水等你。"于是魔鬼就去了。接近黎明时,魔鬼才回来,但两手空空。

盗贼问:"事情办成了没有?"魔鬼说:"办成了。" "那牛肉呢?"魔鬼说:"现在还不行。我只是把一 块木屑扎入那头牛的蹄中,不久就会化脓,化脓后就 会感染,那头牛很快会死掉。"

盗贼不满意地说:"这也太慢了,还要等那么长时间。干脆我去吧,你等着!"他去了以后,便偷宰了一头牛,很快把血淋淋的牛肉扛回树林中。魔鬼惊讶地说:"这么快!莫非你是比我还厉害的鬼?"魔

鬼不敢吃牛肉, 远远地跑开了。

由此可见,有时候人比魔鬼还可怕。魔鬼杀害众生,尚要观察时间、因缘,待机缘成熟时,通过散播瘟疫、制造自然灾害等,慢慢地达成所愿。而我们人类,想要杀生的话,当场就可以杀掉、吃掉,一进餐厅就会看到种种恐怖的情景。这种人没有任何悲悯之心,只想着自己的口腹之欲,所以在这方面,人的确比魔鬼还恶劣。

而且,造杀业的人,一旦具足了四种支分,必然会圆满感受杀生的报应。这一点非常重要,学戒律时经常讲,最近讲《藏传净土法》时也提到过。很多人不明白自己是否圆满造过杀生的罪业,下面就讲一下这个道理。

那什么是四种支分呢?举个例子来说,比如一个猎人猎杀野兽,首先他亲眼见到一个獐子或鹿子时,认准了这是某某野兽,就是明确所杀的对象,即第一支分。(如果对境搞错了,比如布什想杀本·拉登,结果却杀错了人,就不能圆满这一支分。但萨达姆被杀时没有认错,这就是认准了对境。)

然后,对这个野兽,生起想杀它的动机,这是生 起欲杀之意乐,即第二支分。

之后,猎人用火箭、枪等,击中它的要害,这称为加行采取行动,也就是第三支分。

紧接着断绝那个野兽的命根, 使它身心的聚合瓦解, 这叫做究竟绝断命根, 即第四支分。

如果具足了这四种条件,也就圆满了杀害众生的罪业。

或者,再拿宰杀被人饲养的羊来说,首先主人告诉仆人或屠夫,今天为了请客人吃火锅,要杀一只羊,此时明确认知所杀的众生是羊,而不是牦牛,就已具足了第一支分。

他心里有要杀某只羊的念头时, 说明已生起杀心 的意乐, 这样就具足了第二支分。

屠宰者拿着一根绳子,前去捉住将要杀的那只 羊,随即把它翻倒在地,再用皮绳将它的前后蹄捆得 结结实实,接着又用细绳勒住它的口鼻,使之闭气, 这是在采取杀生行动,已经具足了第三支分。

(在藏地,以前杀牛杀羊都采用闭气的方法。据说从闭气到死亡,一般需要十分钟左右,被杀的众生死时特别痛苦。若是用刀割断喉咙,三四分钟之内会死;而如果是电击,一瞬间就死了,这也是国际上执行死刑的通用方式。其实,如果你对一个众生非杀不可,减轻它的痛苦非常重要,而且这个时间应该越短越好。

法王如意宝在课堂上也讲过,道孚那一带,有个上师叫 沃色,他的悲心极为强烈。他到竹钦寺求学时,听说那里杀 牛有个技巧:牛脖子后有一条脉络,如果用刀或锉刺入,牛 一倒地就死掉了。他回去后就跟老乡说:"你们如果实在要杀 牦牛,就用这种方式吧。"后来有些人专门诽谤他:"我们某 某上师出去求学,该学的佛法不学,不该学的杀牛法倒学会 了,还回到家乡弘扬!"对于这位上师的做法,法王如意宝说: "大菩萨教人杀牛的方法,也许会直接或间接染上罪业。但 不管怎么样,这能够减轻众生的痛苦。"

现在很多屠宰场里,杀牛的方法极其残忍。看过《慈悲之旅》的道友都清楚,那些屠夫割断牦牛的喉管,甚至砍下 头以后,牦牛的眼睛还在转动,肌肉也在颤抖,可见,这种 气息分解的痛苦非常难忍。有时候我也在想,现在科学这么 发达,如果这些牛非要被杀,能不能用电击的方法,以减轻这些众生的痛苦?要知道,我们生病的痛苦跟死亡的痛苦完全不同,如果你平时连生病都无法忍受,死亡时就更不用说了。所以,有时候看见那些可怜众生,我们也不能只顾自己,应该多为它们想一想。)

最后,那只羊带着气息分解的强烈痛苦,内外呼 吸都已经中断,瞠目直视,眼泪汪汪,尸体被拽到室 内时,这是究竟断绝命根,此时已具足了第四支分。

紧接着再看,主人用锋利的刀子剥皮时,那个牲口的肌肉还在一阵阵颤动,这说明当时能遍的风还没有完全消尽,所以和活着一模一样。这时主人又立即将鲜肉放在火里烧烤,或者放在炉灶上炖煮,然后开始大模大样吃起来。如果想到这些,生吞活剥有情的这些人,简直与凶残暴虐的猛兽没有两样,尤其对众生的残暴虐待、杀害,实在到了无法容忍的地步。

往昔藏地是有这种特别可恶的行为,牲畜还没有死,肉就一块块地切下来,开始煮着吃。但现在世界很多地方,更是有过之而无不及,动物活着时所受的虐待,比死亡更可怕。大家都知道,鹅肝酱是法国一种著名料理,它与鱼子酱、松露并称为"世界三大珍馐"。鹅肝酱的主要材料是鹅肝,据说这种鹅肝比普通鹅肝要大十倍,它是强行灌食的一种产物。人们为了得到肥大的肝脏,每天两到三次,用铁管将食物直接灌入鹅的食道,使大量过剩的脂肪在其肝脏积聚。灌食的过程中,鹅要承受极大的痛楚,但人们为了鹅肝,简直不择手段,根本不管这些。

肯德基的鸡腿也是如此。听说那些鸡身小、无毛,

鸡腿被加入药物后一直膨胀、膨胀,在这期间,鸡死也死不了,活也活不了,非常痛苦。如果吃了这种鸡腿,那些乱七八糟的药定会进入我们身体,现在之所以有那么多无法治疗的怪病,实际上也是人类自作自受。

如今人们口口声声宣扬"世界和平",但看看这些动物的遭遇,就知道这个世界很难和平。为什么呢?因为和平的根本因是大悲心,没有它的话,要想人与人之间、国家与国家之间、民族与民族之间和谐共处,根本不现实。因此,大悲心对人类生存非常重要,它是众生安乐之源。《华严经》云:"慈悲甚弥广,安乐诸群生。"倘若我们的慈悲心极其广大深远,就会给所有众生带来快乐、幸福和安宁。否则,少了它的话,口头上说得再好听,也无法给自他带来今生与来世的美好。《大丈夫论》<sup>144</sup>也说:"如是慈悲施,功德无穷尽,如此微妙施,安乐诸众生。"

因此,大家一定要发慈悲心,即使你无法守持其他戒律,但不杀众生、具慈悲心的戒条,作为大乘佛教徒也不能舍弃。《阿难请问经》中亦云:"不舍一法,即守持一切胜法。何为不舍一法?不舍一切众生是也。"如果我们境界再高一点,就应该经常修慈悲心。《大般涅槃经》说:"若能于众生,昼夜常修慈,因

<sup>144 《</sup>大丈夫论》:提婆罗菩萨造,北凉·道泰译。收于《大正藏》第三十册。今仅存汉译本,梵本及藏译本均未发现。全书分成二十九品,旨在赞叹劝说由悲心而起的布施,是大丈夫行,是佛果的最胜因;尤其排斥只求一己解脱的阿罗汉道,强调以救渡一切众生为念的菩萨道之价值,以及彻底发挥利他主义的大乘精神。所谓大丈夫,依本论《大丈夫品》载:"唯能作福无智无悲,名为丈夫;有福有智,名善丈夫;若修福修悲修智,名大丈夫。"

是得常乐,以不恼他故。"假如对众生长期修慈悲心,由于不恼害他众的缘故,自己就会时时处于安乐之中。所以,具慈悲心的人如果越来越多,这个世界就会变成快乐的花园。反之,人们心里若没有慈悲喜舍,外在的物质再发达,也不一定有利,甚至会让人类自取灭亡。

我经常想,若要寻找世界和平的根源,其实就是大乘慈悲心,没有这颗心的话,不可能真正实现和平。80年代时,藏地有位上师叫莫给桑顿 (现已圆寂),在藏族文化界很出名。他也曾说过:"世界和平的命根、中流砥柱,就是大悲心。"当时我们很小,对此并未在意,但现在想来,老修行人的话确实很有价值。其实,不要说世界、国家、民族的和平,仅仅是团体或家庭的和平,也完全依赖于大悲心。具有强烈大悲心的人,与大家共处时自然有种和睦气氛,否则,处处以自我为中心,时时为了"我"而奋斗,这个世界永远不可能和平!

刚才讲了圆满杀生支分的情况,那么,是不是只要没有具足这四种支分,就不会染上杀生的过患?并非如此。有些人生起杀害某一众生的想法,或者口里也说诸如此类的话,虽然杀生行动没有得逞,但已具足了知对境、生起意乐这两种支分。尽管没有圆满正行那样的罪业严重,但就如同镜中映现影像一样,罪业已经染污了自相续。

因此,我们平时不能想或者说"我要杀了你", 即使开玩笑也不行。有些人在吵架时,动不动就嚷道: "你以后再不注意,我就把你吃掉!"其实,人吃人不是那么容易的,你这样威胁别人,就算没有真正吃人肉,但在你的相续中,吃人肉的恶业种子已"登记"了,这样不太好。

还有人认为,除非是自己亲手杀,若只是唆使别人杀生,并没有罪业,或者有罪业也微不足道。所以,有些居士在饭店点菜时——"我不点、不点,因为我已经皈依过。你们来点,我喜欢吃什么什么鱼……"这种行为有点可怕。要知道,就算是随喜杀生也有同样的罪业,更何况是唆使他人杀生了?

唆使他人杀生,按小乘戒律来讲,罪业跟亲自杀生一样。但在大乘菩萨律仪中,罪业比这更严重。为什么呢?因为自己杀只是自己染上罪过而已,但让别人杀的话,既害了自己,又害了别人。大乘主要是讲利他,因此,这个过失会更大。《决罪福经》云:"人心念善,即有善报;心中念恶,即有恶报……自在所作,自得其报。"可见,一切业皆以心来安立,言行倒在其次。如果怂恿别人杀生,纵然你没有亲自杀,但因为心中起了恶念,所以一定会感受恶报。

因此,大家必须要明白,凡是参与杀生的每个人,都将得到杀生的整个罪业,并不是这一罪业由许多人均分。比如,十个人吃饭时点了一条鱼,那么杀鱼的罪业不是由十人来分摊,一人只得十分之一,而是每个人都有杀一条鱼的恶业。《俱舍论》中也说:"军兵等为同一事,一切人均如作者。"倘若拥有一百人的军队杀了一个人,那其中每个人都有完整的杀人罪业。(共同作功德,也是同样如此。)

所以,在杀生这方面,大家一定要注意,因为很多罪业是连在一起的,特别可怕。就拿肯德基、麦当劳来说,据 2009 年统计,麦当劳在 120 多个国家设有超过 3 万家连锁店,中国有 750 多家,全世界一天的顾客就有 5000 多万人;肯德基在 80 多个国家拥有 11000 多家分店,中国就有 2000 多家。这么多的连锁店共同发愿:"我们做的炸鸡是最优秀的。(肯德基)""我就喜欢。(麦当劳)"如此,他们的目标是一致的,你在那里只要吃一次,就和全世界所有连锁店的杀业连在一起了。

大家还敢不敢吃了?真的应该想一想。不然,这两家每天要杀几千万众生,而且一个是1955年创立,一个是1952年开始,到现在将近五六十年了,这么长的时间里不断杀生,一共杀了多少?实在罄价难书。你若到这些快餐厅里,就算只吃一个鸡腿,恐怕永远也得不到解脱。如来芽尊者、华智仁波切都讲过,有一百只羊以上的主人,必定要堕地狱一次,由此亦可推知,这些店主的罪业更是非常可怕了。

此外,听说在 2006 年,有个香港明星去一所高校演讲,事后校方带他和工作人员去吃饭,一顿下来竟然吃了三百多斤鱼,饭店老板都惊讶地说他真是"食神"。所以,有时候看城市里的杀生,的确比藏地或偏僻地方厉害多了。在藏地,正如前面所说,出嫁的女儿回娘家后,最多为她杀一只羊,然后带点肉回去。而现在的汉地,每次一到餐馆或娱乐场合,在眼花缭乱、纸醉金迷的背后,无数众生付出了最宝贵的性命。

所以,人类也应该想一想,这个世界到底变成什么样了?我们也应反问自己,以前做过什么对不起众生的事?前不久,有个道友向我忏悔:"我看了一个佛教故事,上师,实在对不起!"看了个佛教故事,没什么可对不起的。但你如果杀害了众生,那真的是对不起众生,今后你打算怎么样偿还,不知道心里有没有打算?

总而言之,杀生的罪业确实非常严重,我们一定要好好忏悔,并发愿在有生之年中,即使饿死,也绝不再故意杀生。听了这堂课的每一个人,希望都能发这样的誓言。如果有了这种决心,你以前所造的很多杀业就会逐渐得以清净!

# 第六十一者课

### 思考题

- 1. 不与取分为哪几种? 各自有什么特点?
- 2. 现在有些出家人做生意,对此现象你如何看待?请从两方面来分析。
- 3. 为什么说做生意的话,很容易把十种不善业都占尽了? 你对此有哪些感触?

十不善业中,身不善业之"杀生"讲完了,现在 讲"不与取"。

己二(不与取)分三:一、权威不与取;二、盗窃不与取;三、欺诳不与取。

庚一、权威不与取:

像国王之类势力强大的人,不是依靠合法税收, 而是以非法暴力强取豪夺他人的资源、矿产、土地等, 或动用军队明目张胆地掠夺。诸如此类的不与取,叫 做权威不与取,或势力不与取。

如今,世间人的贪婪极其炽盛,据说在2003年, 美国就是为了抢夺石油,才对伊拉克发动了战争。 1840年,外国列强侵占中国领土,勒索巨额赔款,谋 取经济、政治、军事上的种种特权,也是源于一个"贪" 字。这些国家对国家的掠夺,属于大的"权威不与取"。 而在人与人之间,强者夺取弱者的财物,则是小的"权威不与取"。比如在读书时,自己喜欢的笔、玩具,常被大孩子抢走,而且连说都不敢说,如此光天化日下把他人的东西归为己有,就属于这种不与取。

其实不与取这条戒非常严格,如果把别人的两三元钱,明里暗里地弄到手中,就已经触犯了这条戒律。 所以,此戒特别容易犯。

### 庚二、盗窃不与取:

诸如盗贼一类的人,趁着主人没有看见时,偷偷 摸摸地窃取饮食、财物等,这叫做盗窃不与取。

在大城市里,近几年来,偷盗现象十分常见。有时我们出家人去"人人乐"、"家乐福"等超市买东西,售货员就寸步不离地盯着,生怕一个不小心,东西就被我们偷走了。有一次我跟售货员说:"我不会偷,你不用总是跟着。"但听说他们超市一个月就被偷了一百多次,损失相当严重。

这种现象,在学校中也时有发生,不管是衣服、学习用具,常常丢失一些东西。做这种事的孩子,一方面可能是老师没灌输正面的教育,另一方面,也是由于个人的不良习气。如果他从小没有改正过来,那长大之后,很可能会变本加厉、贪污投机,最终毁坏自己和他人。

对没有良心的人来说,把别人的财物偷到手里, 自己就觉得非常快乐,但是有良心的人知道,这会让 别人极其痛苦。《大智度论》云:"他物不可触,譬如 大火聚,若盗取他物,其主泣懊恼。"意思是,我们 不应盗窃他人的财物,否则,这些将如大火般焚烧你, 而且失主也会哭泣懊恼,像发疯了一样到处找:"我 的钱和卡不见了,怎么办!"

现在的社会,盗窃现象相当猖獗。城市里的人为防止小偷登门入室,都安上了防盗门、防盗窗,楼房里有一层层的铁门,如临大敌,自己的私人空间搞得像囚牢一样,怎么样都没有安全感。究其原因,就是因为社会风气越来越差,人们的道德、良心、善心之来越少,恶心、贪心、嗔心、邪见越来越增盛。这样一来,即使高楼大厦一年比一年高,轿车、豪宅一年比一年舒适漂亮,但内心的伦理道德日益下滑,人们的快乐反而日益减少。因此,现在大城市的幸福指数越来越低,原因也在这里。

所以,偷盗是非常不好的恶行,人们从小就应该明白这一点。作为出家人,根本不可能偷东西,除非你隐藏得好,没被人发现,否则无法呆在僧团里。而在家人的话,有些教育可能是出了问题,个别偏僻地方把盗贼视为英雄,家长见孩子偷了东西,不但不惩罚,反而还一直鼓励:"真厉害,可以给你奖励!下次能不能再偷点别的?你现在越来越懂事、越来越聪明了,长大后肯定更了不起,真是个英雄!"这种教育极其颠倒。我们作为人,务必要懂得取舍之理。

## 庚三、欺诳不与取:

在经商贸易等过程中,用谎话连篇、短斤少两、

非法秤斗<sup>145</sup>等手段,欺骗对方,以获取他的财物,这 叫欺诳不与取。

谄诳和欺骗,在生意场合中极为常见,可如今,甚至救死扶伤的医院也无法避免。据有关媒体曝光,一种克林霉素的抗生素出厂价只有4元多,到了医院就要卖30多元。而且,市场上食品的质量也越来越差。有些食品在申请许可证时,质量还算可以,但后来在经销的过程中,就偷工减料、唯利是图了,以至于对人体有利的成分越来越少,有害的东西越来越多。如此不择手段,其结果,只能是人类自己毁灭自己。

当今这个商业时代,假如大多数人能取舍因果, 凭着良心做事,应该能获得一些利益。然而事实却与 之相反,无数人在贪心的驱使下无恶不作,以谄诳虚 伪的手段来骗取财物,对此没有惭愧心,没有因果心, 没有善良心,一味地只想牟取利益,这样一来,势必 会造下许许多多恶业。《正法念处经》亦云:"若人行 欺诈,方便取他物,则是大贪心,常行不善行。"现 在一些贪官落网以后,听了他们的罪行,很多人都大 吃一惊:"啊,为什么这么贪!他的良心是不是被狗 吃了?"其实这些人之所以如此,就是因为在大贪心 的吹动下,自己完全失去了控制,根本没有做人的观 念。

我经常想,世人若能守持佛教最基本的三皈五 戒,那么一定会社会和谐、国家稳定。但可惜的是,

<sup>145</sup> 非法秤斗:私下制造的秤斗。

大家不知道佛教如此殊胜,不说是一般人,就算万人 之上的国家领导,连五戒有时也守不了,如此,想要 对社会、对自己做非常有意义的事,肯定相当困难。

其实,佛教的戒律,与世间的伦理道德并不相违。 且不论比丘、比丘尼的诸多戒条,仅仅是在家居士所 受的五戒,对社会有何等利益,大家想想就会明白。 比如说,一个大城市的市长或市委书记,若能不杀生、 不偷盗、不邪淫、不妄语、不喝酒,那么在他的任期 之内,一般不会出现大的违缘,不会像现在很多官员 那样,到了一定时候,就无法抗拒金钱的诱惑,最后 毁坏自己的一切。因此,作为世间人,应当好好思维 这些道理。

关于盗窃,当前很多人认为,只要没有亲自偷东西,仅仅以经商等欺骗手段赚钱,这不会有什么过失。 但实际上,你若通过尔虞我诈的欺诳手段经商,那无 论赢得多少利润,都与直接偷盗没有差别。

尤其值得提醒的是,当今末法时代,在家人做生意比较正常,但许多出家的僧人,甚至众人敬仰的高僧大德,若不把经商看成是过患或罪恶,平时也没有想过闻思修行或利益众生,只是将毕生精力都放在经商上,整天为此忙得焦头烂额,还自以为精明能干,这是十分颠倒的。

网上常见有人评论:"某某大德,不是佛法的高僧,而是经商的大老板。"这或许是无因诽谤,但也可能真实说到了他的过失。不管怎样,僧人经商很不好,再没有比这更能毁坏僧人的相续了。佛陀在《发

觉净心经》<sup>146</sup>中也说:"我今出家求利德,莫作诤竞生恶心,无有田地及商估,为何事故起诤斗?"我们出家是为了求功德,最好不要与人竞争、生恶心,如果没有田地也不经商,又有何事让我们争斗呢?

因此,出家人应当看破世间琐事,既然已经身披袈裟、剃除须发,就应利益一切众生,假如还像在家人那样,想方设法地赚大钱,这是很不应理的。而且,出家人所居住的寺院,也应该是闻思修行、弘法利生的道场,不能借此来牟利敛财。

你们来藏地求学的出家人,以后要将目光放在弘扬佛法上,这对每个人来讲最重要。大家应该清楚,上等的修行人,在证悟超胜的开悟境界后,能利益无边无际的众生(像藏地有位大德,是噶丹巴的四大弟子之一,他一辈子造了108座寺院;汉地的虚云老和尚,也是坐拥十五道场,中兴六大祖庭,兼承五宗禅门);中等修行人,整天生出不同的烦恼;最下等的修行人,不但不能利益众生,反而经常做些损人不利己的事。所以,我们即使现在做不了第一种人,但个别人以后也许能做到。对于他们的境界,自己就算达不到,但也一定要随喜。

有些人经常说:"一切都是空性的,修道场有什么用呢?"这种说法不正确。虽然在胜义中万法皆空,但在世俗中,积累资粮也不能放弃。虚云老和尚曾讲过:"空花佛事时时做,水月道场处处建。"像空中鲜花一样无自性的佛事,时时都要做;像水月般显而无

 $<sup>^{146}</sup>$  《发觉净心经》:二卷,隋阇那崛多译。《大宝积经·发胜志乐会》第二十五之异译。

实有的佛教道场,处处都要建。寺院如果多了,还是很有好处的。就像在我们藏地,每个山谷下都有小寺院,即便在佛教遭受灭顶之灾的年代,这些小寺院对周围的老百姓,也起到了非常大的作用。

要知道,现在不像过去,宗教政策还是比较宽松的,如果各方面因缘具足,尤其在汉地,应该多建一些寺院。假如一个城市有几百万人,但只有一座寺院,那用世间的话来讲,"根本不能满足信教群众的要求"。现在很多人对佛教有信心,每逢初一十五,寺院的门口就人山人海,挤都挤不进去。若能在各地多建一些道场,还是很有意义的。

所以,你们来藏地求学的道友,一旦学好了,还是应该落叶归根,回到自己的故土。我们藏地也有种说法是:"禽老回原巢,人老归故土。"到时候,你们如果有能力、有条件,应该修建一些道场。虽说像古大德那样一人建108座,恐怕不太现实,但一人建一座寺院或精舍,应该是可以的。当然,这些精舍也不能始终关着门,除了自己以外,谁都不让进,这样会无法跟众生结上缘。如果能够对外开放,周围起码会有十几个人常来听佛号、学佛法,渐渐给他们的相续种下善根,慈悲和智慧的火焰,就可以一代一代传下去,这非常有意义。

不然的话,整天把目光和精力放在财富上,这不但不能利益众生,自己的修行也不会成功。为什么这样说呢?你可以想一想,假如整天为了做买卖而四处奔波,必会将求学参学、积资净障等该做的闻思修行忘得一干二净,而且也没有求学修行的机会,最终跟

世人同流合污,自己的良心也会失去。有些出家人今 天到香港,明天到北京,逢人就宣传:"最近我们公 司要上市了,应该没问题。过段时间我准备搞搞关系, 跟民政局、商务部的领导见见面。我相信以后的发展 肯定更好,不管是整个寺院的规模,还是…… (不能 这样说,嗡班扎,萨埵吽!)"

甚至有些出家人,连晚上睡觉都一直在考虑经营的账目:"这个生意的成本是多少?路费扣多少?每件产品能赚多少?投入资金后,得来的利润除去国家的税收、工人的工资、电费、水费、房租,到底能不能赚钱?哦,恐怕有点困难……"如此久而久之,自己身不由己地在迷茫中打转转,势必会断绝信心、出离心、慈悲心等的根本。(虽然他每天想着赚钱、赚钱,结果却可能是亏钱、亏钱,最后连成本都收不回来。)

从前,米拉日巴尊者来到一座寺院,晚上在一位僧人家中就寝。由于尊者常以普通人的形象云游,故那个僧人不认识他,二人一起吃过晚饭后,就各自休息了。那僧人躺下以后,心里便展开这样一幕筹划:"明天杀一头牦牛<sup>147</sup>,我该怎么销售它的皮肉呢?它的头可以赚这么多,大腿赚这么多也没问题,前腿的肩胛部分可以赚这么多,小腿也能赚上这么多……"他将里里外外的部位盘算好了,整个晚上都没有睡,除了牛的尾巴以外,一切均已计划妥当。(不知道当时一头牦牛卖多少钱?去年我们到红原放生时,牦牛被杀之后,肉直接运到拉萨的话,一头大牦牛,要五千块左右,这是比较贵的。还有一部分会运到成都,一头是三四千块钱。)

<sup>147</sup> 他应该是个形象僧人,真正的出家人不可能杀牦牛。

这时天也亮了,那个僧人立刻起来,装模作样地 念经礼佛、供施食子等,做些习惯性的佛事。他见米 拉日巴尊者仍然沉睡不醒,一直在打呼噜,便过去冷 嘲热讽地说:"你自以为是个修行人、舍事者,可法 事、诵经等什么也不做,竟然还在睡懒觉。"

尊者回答说: "实在对不起! 本来我平时是不睡懒觉的,但昨天夜里,我一直在考虑如何出售一头被杀的牦牛,没有空出时间来睡觉,因此今天早晨才睡着,没想到一下子睡过头了。哎哟,是不是天亮了?好想睡哦,不过牦牛的尾巴还没算好……"尊者的这番话,淋漓尽致地揭穿了那个僧人内心的丑恶。

可见,一个人出家若只是表面形象,骨子里一门心思想赚钱,那不要说白天没有修行的机会,连晚上睡觉的时间也没有。现在唯一经商的那些人,白天晚上都在考虑生意账目,经常处于散乱中荒废光阴,在死亡的时候,也只能在这种迷乱的状态中死去,一辈子没有真正行持过善法。

此处本来是讲"不与取",但华智仁波切主要针对当时的状况,指出了出家人经商的过失。其实现在也是如此,有些出家人把经忏当成赚钱的工具,正如前不久有个居士所说,寺院根据超度者身份的高低,价位上也相应有上、中、下等之别。甚至开光加持也有了价钱,上等开光值多少钱,中等开光值多少钱……很多人打着佛教的旗号行事,实际上就是在做买卖。如此成天为赚钱筹划、安排、设计,肯定要耗费很多时间和精力,修行势必受到影响。

其实作为真正的修行人,除了维持基本的衣食以

外,最好是将精力放在利益众生、修学佛法上。尤其是一个道场的住持大德,应该关注寺院有没有闻思修行,而不要把它当成专门赚钱的单位。现在有种说法是:"佛教搭台,经济唱戏。"先用佛教搭好台子,再在这个平台上发展经济,从世间的角度来讲,这确实是个方便,因为现在信教的人越来越多了。但从佛教的本意来看,当人们遇到各种痛苦时,内心需要一种信仰,这时最好能给他佛法的教育。否则,建寺院只是为了赚钱,当地领导可能比较高兴,但这对人类社会没有意义,对弘扬佛法也没有意义。

不过,现在末法时代,这种现象很难避免。莲花生大士说过:"人不变心变,人不变时变。"虽然总体而言,人是不变的,但人心会变,时代也会变。因此,作为出家人,某些方面一定要注意。不然的话,如果整天忙着做生意,那十种不善业几乎全都具足了。

比如,在销售过程中,本来自己卖的是低劣商品,却巧舌如簧地说:"我自己买进时,成本也是花了多少钱。先前某人说给怎样的价,我都没有卖。但如果你要,算了,看在你的面子上,我就不赚钱了,赔一点也可以……"全是一派胡言,这就是**妄语**。

别人在进行交易时,自己如果也很想买,就谎称 这个物品不好,在买卖双方之间制造不和,最终使自 己得利,这是**离间语**。

口出不逊地说对方质量太次、数量不对,或因欠 款不还而吵得天翻地覆等,这是**恶语**。不过也有公司 规定:在接待客户时,不能说恶语,态度要温和。有 些商场还要求:不能跟顾客吵架。所以,个别人虽然 很想吵,嘴皮也一直在动,但还是尽量压着。按照他们的规定,只要口中不说出来,心里生嗔恨是不"犯戒"的。

毫无意义地评论价格太高,本来不想买也与对方 讨价还价等,属于**绮语**。

想尽一切办法欺骗别人,野心勃勃想把对方的财 物据为己有,这是**贪心**。

希望他人一败涂地,这是**害心**。生意人很容易起这种心,所谓"大鱼吃小鱼,小鱼吃虾米",一直想把别人吞下去。

杀羊、杀鱼、杀鸡等做买卖、就是杀生。

可见,在经商的时候,十不善业除了邪见、邪淫以外,其他都已直接具足了。当然,间接也可具足这二者,比如为了谈生意,踏入不正当的场所,这是邪淫;生意做久了,不好好闻思修行,自然就会诋毁因果、三宝,这就是邪见。如《大宝积经》云:"贪著他资财,数起于嗔恚,兴种种邪见,是人趣恶道。"假如贪著别人的财产,数数生起嗔心及邪见,此人逐渐会毁坏自己的道心,将来定会堕入恶趣。

除了造不善业之外,做生意如果经营不顺利,还会倾家荡产,使大家深感痛苦,最终损人害己,甚至落得个饿死的下场。如果搞得好,生意稍有起色,那不论赚了多少也不知足,一直贪得无厌,就算是财产与多闻天子不相上下,也仍旧兴致勃勃从事罪大恶极的经商。现在许多人都是这样,即使拥有几千万、几亿,但还是不断在投资,一辈子既没为社会做什么事,也没享受过一天的快乐。到头来,就这样在忙忙碌碌、

散散乱乱中,寿命已经到了尽头。由于毕生没有行持过善法,每天都大吃大喝,杀害了无量众生,也欺骗了无量众生,临终时只能是手抓胸口,悲惨地堕入三恶趣。诚如《正法念处经》所言:"若人为恶贪,常覆其心者,恒入于地狱,及在饿鬼等。"

因此,有钱人的生活看似充满欢歌笑语,但因为他们造的业太多了,这些快乐只是暂时的。要知道, 凡是生意场上的人,总是怀揣恶念、居心叵测,心里 装着各种阴谋诡计,像刀刃、矛尖、针尖一样与人针 锋相对,特别恶毒。所以,有些做生意的人一旦出家, 在很长时间中,恶心都转不过来,即使身处于清净的 僧团,也还是用世间方法来对待僧众,甚至对三宝的 财产不懂取舍,完全背离了饶益他众的菩提心,结果 只能使无边的恶业一增再增。

那么,既然做生意的过患这么大,或许有人会问: "出家人若为寺院弘法利生做些生意,在家人为了维 持生活而经商,是否都不如法呢?"

这也不能一概而论。出家人做生意,若是为了利益众生、护持僧众,佛陀在《毗奈耶经》中有开许。《瑜伽师地论》讲十一种利他事业时,也说过:"或是出家,便有营为衣钵等业;或是在家,便有无倒商估营农仕王等业。"出家人为了基本的衣食,可以做些生意;而在家人的话,依靠务农、经商、做官等维生,也是可以的,只要不特别颠倒就行。例如,你到批发市场进一些货物,再拿到小卖部去卖,从中赚取利润是很正常的。

还有,《杂阿含经》中也讲得比较清楚:"始学功

巧业,方便集财物,得彼财物已,当应作四分:一分自食用,二分营生业,余一分藏密,以拟于贫乏。"一个人通过学习工巧技术,可将其作为一技之长来谋生,依靠这种方便积累财富后,应将赚来的钱分为四份:一份自己使用;两份用于投资;最后一份储存起来,以备不时之需。但现在许多人不懂这一点,赚了钱以后,自己不舍得用,又全部投资进去,最后连本钱都拿不回来。所以,大家应该学学佛陀的这个方法,比如你赚了四百万时,其中一百万自己使用,两百万作为运转资金,还有一百万就放着不动,一旦出现经济危机、金融风暴,便可以用它来应急。

所以,佛陀在有关经典中,对在家人所讲的求财方法,是要具足"无倒"、"智慧"。《妙法圣念处经》也说:"若于有情所,如同父母想,能离不与取,智慧福无量。"若能把一切有情当作父母,便可远离不与取,并获得无边的智慧与福德。因此,一个人要"以智慧择法,以大悲待众,以信心求证",这是我强调的三点,也是修行人的基本要素。

话说回来,不与取也像杀生一样,具有罪业的四种分支,这在《三戒论》等论中也讲过。因此,我们甚至仅仅给猎人、强盗等少许口粮,也将分毫不差地得到他们杀生或不与取的罪业。所以,干坏事的人,最好不要去帮助他,也不要从人力、财力等各方面支持他,否则,就会给自己带来不好的果报。

以上讲了不与取的过失,这些道理很重要。大家 在求学的过程中,虽不敢说当下大彻大悟,但每天都 应从佛法中获得一些受益。要知道,佛法真的很难得, 你们有缘得到时,务必要好好珍惜,不要置之不理。 然而,人的心理有时特别奇怪,轻易得到的往往不重 视,而越是得不到的,就越会倍加珍惜。

唐朝有位鸟窠禅师,他以树为家,因住在树上而得名。有个弟子跟他苦行了六年,禅师一句佛法都没传。有一天,弟子生起了厌烦心,对师父说:"我辛辛苦依止您六年了,但您从不为我开示法要。今天我就离开了,要去参访其他上师,研究佛法。"禅师问:"你要什么呢?"弟子回答:"要佛法啊!"禅师听他这么说,不疾不徐地从破烂的僧衣上,抽出一根脱松的线,对他说:"你看,这不是佛法吗?"弟子一看,当下就豁然开悟了。

所以,是不是我讲得太多了,你们才不能开悟啊?虽说有些上师不需要传法,光是用行为表示一下,弟子就能大彻大悟,但这是禅宗利根者的特点,不一定人人都是如此。其实,大家即使现在没有开悟的境界,但对佛教取舍因果的基本道理,每天哪怕听一堂课,也会有一堂课的收获。

如今,有些人学佛非常精进。今天我接到一个电话,是兰州大学中国哲学系一位研究生打来的。她说从去年"金刚萨埵法会"到现在,还不到一年的时间里,就把智悲佛网"法音宣流"的课程都听完了。我问:"大概有多少节课?"回答是:"1300多节课。"她说自己晚上只睡三四个小时,甚至有时只睡两个小时,平时除了听学校的课程外,其他时间一直用来学习佛法。相比之下,个别道友就应该值得惭愧了,你们一周听两三堂课,都会抱怨压力大。那天有个居士

说:"您知不知道,我们特别努力啊!"我问:"为什么?""我们一个礼拜,要听一节课哦!"(众笑)

# 第六十二岁课

### 思考题

- 1. 什么样的行为是邪淫?它依靠何种非理作意而产生?应该 怎么样对治?
- 2. 邪淫有哪些危害? 你是否犯过邪淫? 今后打算怎么办? 《善生经》的教言对你有何启示?
- 3. 妄语分为哪几种?各自是怎么定义的?你曾说过哪种妄语?它有什么样的过患?
- 4. 当今社会,有许多骗子冒充大成就者,对于这种现象,你 怎么看待?假如你周围有人不经观察就依止上师,你将会 如何正确劝导他?

下面讲《前行》中身不善业的第三个。

## 己三、邪淫:

邪淫,是针对在家人所要禁止的行为。往昔藏王 松赞干布在位时,曾规定了十六条人规<sup>148</sup>以护持十 善,其中就有明文规定:在家人务必要遵守人伦道德, 即以种姓来护持言行,以正法严以律己,禁止邪淫, 奉公守法,护持戒律。其实汉地也有这样的传统,尤

<sup>148</sup> 十六条人规: 一、敬信三宝; 二、修行正法; 三、孝敬父母; 四、恭敬有德; 五、敬重尊贵耆长; 六、对亲友有信义; 七、对国人作利益; 八、心性正直; 九、仰瞻贤哲; 十、善用资财; 十一、以德报恩; 十二、秤斗无欺; 十三、不相嫉妒; 十四、勿用妇言; 十五、婉和善语; 十六、心量宽宏。这十六条对当今社会也有借鉴意义。

其在古代, 人们特别重视这些。

这样的伦理道德,一种是源于传统文化和民族习俗;一种是源于戒律,像在家人受三皈五戒、出家人受出家戒律,就是以正知正念护持相续。其实,以第二种方式来约束自己,相对而言比较容易。否则,对一个特别放逸的人来说,强制性要求他不抽烟、不喝酒、不吃肉,还要遵循不邪淫、不妄语等一系列戒条,可能不太现实。只有让他懂得今生所执著的对境没有实义,并且会毁坏来世的安乐,那时再让他守持戒律,才不会特别麻烦。就拿戒肉来说,现在人们都关心自己的身体,倘若知道吃肉对健康不利,戒肉便没有任何问题了。

所以一般来讲,凡夫人的贪欲,很难用其他方法 遣除,而唯有依靠智慧。《正法念处经》云:"若灭贪火者,以智慧为水,不灭贪心人,解脱不可得。"意思是说,若想灭除强烈的贪心之火,必须依靠无我智慧的清凉水,不然,没有灭除贪火的人,解脱对他来讲遥不可及。

其实一个人之所以邪淫,就是因为有非理作意,颠倒地把别人的身体执为清净、实有、常有。若能忆念善法的功德和力量,这种贪欲便可以遣除。《大智度论》也说:"诸欲难放舍,何以能远之?若能乐善法,此欲自然息。"种种五欲对境难以舍弃,用什么方法才能远离呢?如果你喜欢善法,喜欢诸佛菩萨、高僧大德观察烦恼本体的善妙教言,并依之而修行,欲火自然就会息灭。

世界上有那么多出家人,他们在希求解脱的道路

上,不但没有痛苦,反而时刻充满快乐,这是什么原因?就是因为他们彻底认识了轮回的过患,同时也了知解脱的殊胜。所以,若想让世人摆脱欲望的束缚,就要给他们阐明贪欲的过失和解脱的功德。当然,除此之外,还要寻找灭除烦恼的方便,否则只是理论上通达了,却没有方法去对治烦恼,想要控制贪欲等非理作意,还是有一定的困难。

现在有很多年轻人,由于年龄、生理等方面原因, 再加上前世恶习的影响,有时候面对悦意的对境时, 很难克制自己的贪心。但如果你用佛教中小乘或大乘 的方法调心,自然就能压服自己的烦恼。甚至,若能 通达密宗"烦恼本体自解脱"的特殊教言,或者认识 《六祖坛经》中"烦恼即菩提"的境界,那时自相续 不但不会被烦恼染污,而且当生起贪、嗔、痴等时, 当下会认识它空性与光明无二无别的觉性,从而现前 大彻大悟,了知世间万物的本来面目。

因此,修行最关键的,就是经常观察自心。无论你生起贪心、嗔心等不清净的念头,还是信心、大悲心、出离心等清净的念头,首先应该辨别出,这些在名言中是善是恶。如果是恶,就要以上师的教言、佛菩萨的窍诀加以对治,这样一来,自相续即可清净无垢,并渐渐认识到以烦恼为主的万法之实相。

其实学习佛法,说难也难,有些人学了二十几年, 烦恼却好像一天比一天炽盛;说不难吧,也并不是太 难,有些人遇到佛法之后,短短的时间中,自相续就 有翻天覆地的变化,完全变成了另一个人。我们有些 道友即是如此,出了家之后,过去的同事、朋友对他 的变化,都感到难以置信。以前他在家时烦恼极为粗重,贪心、嗔心十分强烈,而现在却非常调柔温和。 看到他的转变,大家也自然对佛教生起了信心,相信 佛教是最好的调心方法,进而纷纷趋入佛门。

回到刚才的内容上来:古代在藏地,人们都遵守人伦道德,在家有在家的规矩,对此每个人都特别重视。其实在佛教的《善生经》中,也宣说了家庭伦理关系,佛陀在里面详尽地阐明了:作为妻子要履行哪些职责,作为丈夫要履行哪些职责。此经现存有几种译本,内容虽略有不同,但都宣说了夫妻的相处之道。

那么, 丈夫该怎样对待妻子呢?

- 一、"怜念妻子"。要体贴和关怀妻子,夫妻双方 应互相尊重、相待以礼,不能刚开始如胶似漆,后来 却成了不共戴天的怨敌。
- 二、"不轻慢"。不应轻慢自己的妻子,尤其不能恶言相向。现在世间上很多夫妻,相互间没有一点恭敬,甚至连起码的礼貌都没有,这样不太好。正如帕单巴尊者所说,夫妻聚在一起也是缘分,所以不应该互相轻辱。
- 三、"为作璎珞严具"。为妻子提供种种方便条件, 装饰打扮自己的妻子,以示爱意。

四、"于家中得自在"。充分信任自己的妻子,让她在家有一定的自由权,对其操持家务,不多加干涉。然而,听说现在有些丈夫,完全把妻子当成仆人,除了做家务以外,什么权利都不给,这样长期生活下去,家庭必然不和睦。

五、"念妻亲亲"。常对妻子亲爱信任,不现疏远之情。(也有解释为,应当顾念妻子的亲属,对妻子娘家的人要以礼相待。)

此外,经中还讲了妻子应如何承侍丈夫<sup>149</sup>,其中包括十三条。对此,太虚大师也有相关的注解<sup>150</sup>。

现在社会上,夫妻间常常互不恭敬、互不尊重,这样家庭就不和谐;家庭不和谐的话,单位或团体就不安宁;团体里如果争斗不息,国家与世界也就不会有和平之日。所以,每个人首先应从自我做起,尤其是夫妻之间,遵守伦理道德很重要,否则,若是出现了外遇,定会招致诸多过失。印光大师在《寿康宝鉴》里,就讲了邪淫的十二种危害:害天伦、害人节、害名节、害门风、害性命、害心术、害风俗、害阴骘、害名利、害寿命、害祖父、害妻子。可见,邪淫之人既害了别人,也害了自己,而且世间护法神不会护持。所以,作为在家人,应当守持清净的三皈五戒。

而作为出家人,就必须从根本上杜绝非梵行。《中阿含经》云:"勤修梵行,精勤妙行,清净无秽,离欲断淫。"真正的出家人,应当精勤修持清净梵行,令身心清净无垢,远离对今生来世有无量过患的贪欲,彻底断除一切不清净的行为。

<sup>149 《</sup>佛说善生经》云:"妻子当以十三事善敬顺夫,云何十三?一者、重爱敬夫;二者、重供养夫;三者、善念其夫;四者、摄持作业;五者、善摄眷属;六者、前以瞻侍;七者、后以爱行;八者、言以诚实;九者、不禁制门;十者、见来赞善;十一者、敷设床待;十二者、施设净美丰饶饮食;十三者、供养沙门梵志。妻子以此十三事善敬顺夫。"

<sup>150</sup> 太虚大师对此经文的注解:"妻子当以十三事敬顺供养于夫,十三事文义可知。总其义,即须专爱无异念,常侍奉饮食起居之事,以诚敬相从,夫唱妇随,治家作业,更能善念夫之眷属,又能供养沙门梵志为全家祈福,如此可谓贤妻矣,福德必有增益而无衰损。"

要知道,邪淫的过患特别严重,对毁坏其他戒律,也会起到推波助澜的作用。那么,邪淫有哪些分类呢? 男人自己出精、与他人的妻子或已付钱的女人作不净行,都属于这个范畴。而且,就算对象是自己的妻子,但若在白天、受斋戒日、生病期间、妊娠期间、忧愁所迫、月经期间、生产未恢复、三宝所依之处等进行交欢,这些也都属于邪淫。另外,邪淫还包括对直系亲属、未成年少女行淫,或者在口、肛门等非处行淫,或者与旁生、尸体等行淫。(现在许多在家居士,口口声声说自己受了三皈五戒,但也许是没有闻思过吧,他们的很多行为都不如法。其实你受了戒以后,先应该了解戒律的内容,这一点相当重要。)

如果能断除邪淫,既不侵犯他人的妻子,也不与自己的妻子非时行淫,并对持戒清净的人布施卧具等,来世即可转生于清净刹土。《大般涅槃经》云: "不犯他妇女,自妻不非时,施持戒卧具,则生不动国。"因此,身为在家人,应当从环境、时间的角度,了解邪淫的不同种类,然后将这些一并断除。

其实在家人当中,也有完全断除淫欲的。如印度的"圣雄"甘地,一生提倡非暴力主义、素食主义,为东西方仁人志士所景仰。他曾于 1906 年立下夫妻终生"禁欲"的誓言,当时年仅 37 岁。实践证明,他始终奉行不渝。还有汉地的梁武帝,从 50 岁起便断绝房事,他在《净业赋》中也提到过:"朕不与嫔妃同处……"

可见,纵然是有地位、有权势的在家人,也可以过非常清净的生活,守持三皈五戒。当然,甘地守持

的,不一定是佛教的三皈五戒,但在印度,也有一些与佛教类似的戒条,甚至比佛教的还严格。这样用传统习俗或宗教戒律来约束自己,对今生来世有很大的利益。不过,有些戒律,正如《中观庄严论释》所说,只不过是外道的说法;还有一些民间的禁忌。这些虽算不上是真正的戒律,但如果有可取之处,也不能完全舍弃。

遗憾的是,现在年轻人这方面的理念很差,他们不像古人那样,行住坐卧遵循一定之规。对他们来讲,只要吃得好、穿得好,能满足自己的感官,做什么都无所谓,根本没有"准"和"不准"的概念。因此,我们作为一个人,理应护持世出世间的许多规矩,明白什么该做、什么不该做,有这样的理念非常重要。

以上讲了要断除邪淫。这在《藏传净土法》的十不善业中,讲得比较广,我在此只是作了简单的介绍。

戊二(语恶业)分四:一、妄语;二、离间语;三、恶语;四、绮语。

己一(妄语)分三:一、一般妄语;二、大妄语;三、 上人法妄语。

庚一、一般妄语:

一般妄语,是指怀着欺骗他人之心,所说出来的一切语言。

其实,说妄语特别不好。有些人以前做生意时,经常欺骗别人,现在即使出了家,这种习气也无法改变。虽然有时候说谎对自己没什么好处,但已经习惯了,就是改不过来。佛陀在《正法念处经》第八卷中,曾讲过妄语的很多过失,其中有一颂云:"若人离实

者,善人说如狗,若人无实语,小人中小人。"一个人说话若没有可信度,那他不叫人,叫做狗(其实狗的叫声也有比较真实的,没有盗贼它都不叫),而且是小人中的小人。从这个教证来看,现在很多"大"人物都成"小"人物了,因为他们特别爱说妄语。

一个人如果爱说妄语,别人就会对你缺乏信任。 所谓"一朝被蛇咬,十年怕井绳",他受过你一次的 欺骗之后,会始终念念不忘,就算你现在没有骗他, 他也会时时提防,不敢轻易相信你。有些人以前没有 学佛、没有出家时,就有这种毛病和习气,这也跟你 的环境与教育有关。虽然老师从小教你不能说谎,但 你反而去学说妄语的技巧,以至于在人生道路上走得 不顺。那么现在遇到佛教后,你就应当重新做人,以 后尽量要诚实,倘若没有特殊的必要,不应该随便说 妄语。要知道,妄语不仅仅是佛制罪,而且也是自性 罪。无论是什么人,说妄语必须要忏悔,否则,来世 堕入三恶道是很可怕的。

## 庚二、大妄语:

由于相续中存有邪见,于是信口开河地说: 行善没有功德、作恶没有罪过、清净刹土没有安乐、恶趣没有痛苦、佛陀没有功德……再也没有比这更严重的弥天大谎了,因而这些被称为大妄语。

不懂因果的人常会这样说,这也是愚痴所致。如果真正存在的东西,却非要说它不存在,这不是妄语又是什么?比如,世界上有那么多国家、那么多人,你却闭着眼睛统统否认:"世界上没有其他国家,除

了我以外,没有其他人。"这就是一种妄语,因为它不符合事实。

实际上,大妄语是一切罪恶的根本,其果报相当严重。《大宝积经》云:"当知妄语,为诸恶本,毁清净戒,死入三涂。"所以,大家不要认为"说点妄语没什么",尤其是与邪见有关的大妄语,如行善没有功德、造罪没有果报,这样特别可怕的话,千万不能说!

可是我们周围的人非常可怜,他们的生活表面上倒很风光,似乎过得幸福美满,地位、钱财等应有尽有,但他们所做的、所说的,完全是虚幻中的虚幻,造了很多业都不清楚。华智仁波切曾言:"佛陀本来说一切诸法如梦如幻,但现在人所追求的,更是幻化中的幻化,一点可靠性都没有。"因此,很多众生耽著迷乱、否认真实,实在特别可怜。

## 庚三、上人法妄语:

本来没有登地而说登地了、没有神通而说有神通 等,凡是自己没有功德说成有功德,这一切都属于上 人法妄语。

现在有些人根本没证悟五道十地的功德,却宣称自己得到了佛果,然后拍个照片,下面放一朵莲花,头上弄个光环,就到处告诉别人:"我成佛了!"这种人也不怕因果,想做什么就做什么,想说什么就说什么,诚如《楞严经》所形容的:"未得谓得,未证言证。"而且,这种"得"和"证",并不是世间的大学文凭或一种技能,而是出世间的超胜功德,这种妄语

特别可怕。

在当今这个时代,骗子与圣贤比起来,是骗子更为吃得开的时候。一位戒律清净、智慧超群、行为如法的大德到城市里去,谁都不会恭敬他,也不会向他求佛教的教言。但如果一个人什么功德和智慧都没有,只是装出一副高深莫测的模样,看似拥有超凡入圣的境界,就会有成千上万的人追随他,成为他的忠实"粉丝"。

那天我看了一本书,叫《探索心灵的痕迹》,是 个藏族人写的。书中一针见血指出了藏传佛教中极个 别"活佛"的不良行为,同时讲了现在修行的重要性, 及藏传佛教的不共伟大之处。其中,作者所揭露的不 如法现象,我至今还记得几个:

在康区,有个普通的在家人,因偷盗被罚款两万元。他实在没办法,就穿上僧装到汉地冒充上师,欺骗了很多信众,并得了几十万元的供养。他回到藏地后,别人问:"你是怎么发财的?"他开玩笑地说:"由于本人的聪明才智,加上佛陀法衣的加持,我这个藏地的盗贼在汉地变成了上师!"

通过这句话也可以看出,有些"上师"确实欺骗了很多人,而这些弟子因为没有智慧,才把盗贼当成上师。正如藏地有句俗话所说:"没有福报者的财产,入于无境界者的口中。"反之,若是有福报的人,他的财富会供养圣者、僧众等真实福田,从而生生世世都获得无穷的利益。

还有一个真实的事例:一位"活佛"到汉地去传法,当被弟子问及什么是大圆满时,由于他根本不了

解此法,就信口答道:"大圆满不就是一个吃的东西吗?"看到弟子们面露惊异的表情,他又很巧妙地说:"哈哈,开玩笑的!因为这个缘起,现在我可以为你们作大圆满的灌顶。"在弟子们的殷切期盼下,这位"活佛"用藏语口诵着六世达赖的情歌:"天空洁白仙鹤,请把双翅借我,不到远处去飞,只到理塘就回!151"并且做着一些灌顶的手势,如此完成了"大圆满"的灌顶。弟子们以为得到了最甚深的密法灌顶,一个个都欢喜如狂。但当时的灌顶,不小心被一个弟子录了下来。这个录音传到藏地以后,他用情歌"灌顶"的真相才被人发现。

当然,这种现象也不能一概而论,这位"活佛" 不代表藏传佛教的所有修行人,而那些接受"灌顶" 的弟子,也不代表汉地的所有信士,不能因为个别人 有这种经历,就把所有的灌顶全部否认。要知道,现 在世界上有无数修行人,包括入藏的一些出家人和居 士,依靠纯洁的藏传佛教,通达了佛法的根本道理, 这是不可否认的事实。但在此过程中,也不排除有刚 才所讲的这种情形:个别弟子依止上师时,不经过任 何观察,一听说有灌顶,就像饿狗遇到精肉般饥不择 食,赶紧就吞了下去。这种情况,历史上有,现在也 有,今后还会出现。

其实,佛教的依止上师,跟世间的欣赏完全不同。 如果是世间的歌星或明星,只要你不心疼花钱,买张 票到体育馆看一看,不好看就放弃,这没什么不可以。

<sup>151</sup> 这首歌的隐含意义是: 六世达赖圆寂之后,下一世会在理塘转世。

但佛教的与上师结缘,对你现在和将来都有深远意义。所以,大家在依止上师之前,务必要好好地观察, 不然,很容易就会被各种妄语欺骗。

现在有些爱说妄语的人,嘴巴特别会讲,虽然是在自欺欺人,但个别人还是会随之改变。前不久,一些在藏地长期求法的出家人,只是听了某个法师的一堂课,思想和行为马上就变了。我听说这件事情后,觉得这些人虽在藏地呆了十多年,但佛法并没有融入自心。那位法师讲了什么呢?他说汉地戒体是存在的,而且特别殊胜,关于这个问题,他去印度跟许多藏传佛教的大德辩论,辩论之前,先翻了七天的汉传《律藏》,然后就把他们辩得哑口无言。听了这一番话,下面许多人觉得他讲得很精彩,很有道理。

当然,他也并不是说藏传佛教不好,而是在强调 汉传佛教的戒体很清净。他讲汉传佛教有这个特色, 其实也无可厚非,但是说"把对方辩得哑口无言", 就有点言过其实了。为什么呢?因为他光是翻《律藏》 的话,根本看不出汉地出家戒体是怎么样的。

关于汉地戒体,以前我也分析过<sup>152</sup>,认为弘一法师的话<sup>153</sup>应该有密意。对此,我们是站在公正立场上的,并没有说汉传如何、藏传如何。其实不同的说法和辩论哪里都有,不仅藏传各教派之间有、汉传和藏传之间有,汉传各教派之间也有。虽然对于不同的观点,我们有责任进行客观分析,但没必要把自己吹得

<sup>152</sup> 详见《入行论广解》第九册的第 163 节课。

<sup>153</sup> 弘一大师在《律学要略》(1935 年讲于泉州承天寺) 中说:"我有句老实话对诸位说:菩萨戒不是容易得的,沙弥戒及比丘戒是不能得的。无论出家或在家人所希望者,唯有三皈五戒。我们倘能得三皈五戒,那就是很好的了。"

太厉害。有些人一听说"把对方辩得哑口无言",就觉得这人好了不起,赞叹得不得了。但这是不是有点太草率?你们要不要再分析一下?当然,我们并不是说释迦牟尼佛所传的戒体不存在,而是在它传承的过程中,以前藏地有各种辩论,汉地也有各种辩论。但这些辩论的依据,若想从《律藏》中寻找,恐怕有一定困难。

现在有些人口口声声说:"汉传佛教太好了,你看我们有《楞严经》、《金刚经》……"其实这种说法不成立,因为《金刚经》和《楞严经》在藏传佛教中也有。藏地还有个别道友说:"伏藏法极为殊胜,故藏传佛教超过其他教派。"这种说法也太片面。你若从有些教言的特殊性、窍诀性来讲,这么说也未尝不可,就像对依靠《坛经》开悟的人而言,《坛经》比什么法都重要。但这却不能一概而论,以此就断言其他法不殊胜,唯有自己的法最好。

所以,你们有些人应该多闻思,不然,思想和行为很容易改变。只有通过长期的闻思,并对闻思的内容不断修行,直至生起根深蒂固、坚定不移的定解,你的信心才不会轻易动摇。否则,很可能像芦苇一样随风摇摆,别人说好,你就"对对对,说得没错";别人说某个上师有功德,你就特别激动:"真的?那我马上去依止他。我也觉得他很慈悲,刚见第一面,我就想哭!"

其实,依止上师一定要观察。如今有些人自我标榜为成就者,不择手段地诳骗他人,经常吹嘘:"我已见到了本尊,并且酬谢供养了本尊。"或者说:"我

看见了邪魔,并消灭了那个魔。"包括有些道友也常讲:"啊,我见到了什么什么……"口出此言者,大多数绝对是在说上人法妄语。所以,希望学佛的人若没有特殊必要,最好不要讲这些,否则,大家会对你的人格起怀疑。因为按照佛教戒律,就算你真正见到了,也不能随便说。但现在很多人真敢说,动不动就声称见到了格萨尔王、布玛莫扎。那天有个人跟我说:"您额头上好像有文殊菩萨拿着宝剑。上师您不要动、不要动,我再看一看,看是普贤王如来还是文殊菩萨……哎哟,好慈悲哦!"(众笑)

因此,大家不要随便轻信自欺欺人的骗子。我们 所依止的善知识,首先应对其特别熟悉,而且他要戒 律清净、谦虚谨慎、表里如一,具有出离心、菩提心, 行为等各方面特别注意,不会乱说见到什么、听到什 么。依止这样的善知识后,再在他面前求得今生来世 解脱的正法,这一点非常非常重要!

这一段话,希望大家好好记在心里。无论你依止 什么样的上师,他不一定要有名声、财富,或相貌端 严,因为这些与解脱没太大关系。假如他是一个演员, 五官端正是需要的,否则很难登台表演,但作为解脱 的指引者,最关键的是要有大悲菩提心,具有能摄受 弟子的正法,并能如理如实地行持,找到这样一位熟 悉的上师很重要。

不过,现在很多人喜新厌旧,经常抛弃以前所依止的真正善知识,而去追随一些假装的大成就者,最后什么方向都找不到了。我曾看过一个文章,说是有个人以偶尔的因缘,在一次大法会中,遇到一位特别

慈悲的某某上师。因为他能做些文字工作,就为上师写了一篇简介,以便上师去汉地弘法利生。上师看了特别满意,请他再为自己写个长篇的传记。他很高兴地答应了,觉得有缘分做这么伟大的事,这个机会千载难逢。于是,他跟着上师去了美丽的藏地草原,在上师的家乡,到处采访以撰写传记。(从那篇文章来看,他的文笔确实不错。)

然而,在大年三十那天,上师突然昏迷不醒,连夜送到医院抢救,三天后才睁开眼睛。在照顾上师的期间,一切与外界联络只能靠他,因此,他发现了许多意想不到的真相。这时他大失所望,原来他心目中的偶像——最景仰的上师,并不是所想象的那样。上师醒来之后,对他仍是很好,但他对上师的看法已不同昨往。他尽义务般地把传记写好,交给了上师,然后选择离开。曾经他一心只想出家,后来也没有这种想法了。

通过这个故事可以看出,盲目地依止一位不熟悉的上师,最终可能后悔莫及,甚至毁坏自己的道心。不过,也可能是他的分别念太重,没有了知上师的真正密意。但不管怎样,依止上师需要长期观察,否则,将来很容易落入互相毁谤的网中,自害害他,没有多大意义。

当然,观察上师也不能只看表象。有些人虽有一点世间的有漏神通,但那只是暂时的,有时候灵验、有时候不灵验。而无漏的神通,只有圣者才拥有,其他人根本不具备,要想得到这样的神通相当难,所以作为弟子,不应该轻信有些话。而作为上师,说妄语

对修行也有一定障碍,如果你想维护佛教的形象、自己的形象,最好不要说妄语。即使你真有一些梦境或感应,也不要轻易讲出来。

我曾听一位法师说,他自己讲经四十多年,前十年需要备课,而十年之后全靠感应,根本不用看书,是佛菩萨借着他的口在说法。如果真是这样,我们也很佩服。按照乔美仁波切的观点,就算是凡夫上师,在讲经说法时,诸佛菩萨也会融入他的身体。但即便如此,也应该尽量说些谦虚的语言,你若是有超胜的功德,不必去故意宣扬,人们也会直接或间接推知。历史上很多大成就者,一般都不承认自己的功德。包括法王如意宝,一直跟别人强调:"我不是伏藏大师列绕朗巴的化身。我没有什么神通神变,也没有认定活佛的能力,一辈子从未认定过任何一位活佛……"话虽如此,但人们对他老人家的尊重是怎样的?他老人家对佛教的贡献又是如何?相信大家都有目共睹。

所以,作为大乘修行人,我们肩上有弘法利生的责任,在此过程中一定要以身作则,明白自己该说什么、该做什么。如果整天胡说八道、胡言乱语,也许刚开始的时候,极个别没有智慧的人会跟着你,但这个时间不会太长,因为具有智慧和悲心的语言,才对众生唯一有利。因此,不管是谁,做人一定要有基本的道德。

否则,如今有些佛教徒的言行,让人看了心里很不舒服。尤其是有些在家人,总喜欢说"我见到了鬼"、"我见到了魔"、"我见到了菩萨"。原来有个居士说: "观音菩萨让我一定要到藏地求法。我到了马尔康 时,观音菩萨又现前了……"乍听之下,他的境界似乎比无垢光尊者还高,尊者传记中都没有这么丰富的经历。但他说完这些以后,又开始讲别人的过失:"这个人对我不公平!那个开车的司机多坏啊!"这样一说,不免让人大失所望,像我这样的寻思者会觉得:"怎么见过观音菩萨、能与圣者对话的人,相续中还有这么强烈的烦恼?"

当然,我个人修行很差,讲法时经常会得罪不少人,但这并不是故意针对谁的。我之所以这样说,一方面是为了维护佛教的利益,同时也想提醒某些修行人:如果不加注意,自己的行为会跟佛教相去甚远。为了让大家更深刻地明白这些道理,我才举了一些例子。在举例的过程中,也许无意间击中了某人要害,从此他对我非常不满,这也是理所当然的。

总而言之,今天讲了不邪淫和不妄语,如果能守持这两大戒律,对我们做人或修行一定会有非常大的利益。然而,对有些人来说,不说更高的出家戒、密乘戒,即便是最基本的十善,自己也很难守持。因此,我们修行时要脚踏实地,最好不要说大话!

# 第六十三岁课

#### 思考题

- 1. 离间语分为哪几种?分别是如何定义的?最严重的离间语 是什么?你造过这种业吗?
- 2. 什么样的语言算是恶语? 说恶语有什么过患? 怎样才能断除这种劣习?
- 3. 绮语包括哪些方面?为什么说现在社会上处处都是绮语?请举例说明。
- 4. 在诵经念咒等时,什么样的语言属于绮语?它有什么过失?你平时是怎么做的?

昨天讲了十不善业中的"妄语",今天开始讲离间语。

己二(离间语)分二:一、公开离间语;二、暗中离间语。

## 庚一、公开离间语:

公开离间语,一般是指具有权威的人于两人同在的场合,当面以离间语使他们关系破裂,分道扬镳。比如说:"这个人暗地里对你如何如何谩骂,还明目张胆地对你迫害,但今天你们俩关系很亲热,怎么会这样呢?"诸如此类直接挑拨离间的语言,就叫做公开离间语。

通常而言,这是有权力、有地位的人才做得到的,

因为他不怕别人不高兴,可以当面进行离间。这种现象在生活中也相当多。甚至有些佛教徒,把离间语当作与人交往的必要手段,根本没想到它有很大过失,挑拨别人的关系还觉得理所当然,这种做法不合理。如果你以离间语搞破他人的关系,以狡诈手段让他人反目成仇,今生一切不顺利不说,来世还要堕入地狱,永无解脱的机会。《六度经》云:"以离间语,斗乱亲疏,巧诈多端,令心相恨,堕于地狱,无有出期。"

所以,大家对因果之理要详详细细思维,看自己所想的、所做的,是否符合因果规律?如果不符合,自身难免会遭受诸多痛苦。就像人类由于种种行为与天道相逆,致使在法尔理的作用下,器世界四大不调、灾难频频。同样,如果我们说话、做事违背因果,自己也必然要承受它的苦果。有些人有点地位就不可一世,把人家的关系搞破也不当回事,这种行为特别可怕。作为相信因果的人,大家如果做过这种事,今后要值得深思、反省。

### 庚二、暗中离间语:

本来两人情投意合,如果你跟其中一人说:"你对他倒情真意切、关怀备至,可是他对你却品头论足、说长道短。"这种在背后挑拨,而令双方各奔东西,就叫做暗中离间语。

这种人当面不敢说,背地里却说是道非,破坏别人关系,是特别不好的行为。我们与道友相处也好、与世人交往也罢,有什么事应直截了当地说,即使对方不接受,自己也心安理得。所以,如果你对某人有

意见,最好是当面提出来,不要私下说长道短。否则,有些人表面上跟谁都特别好,但背后却弄了很多麻烦事,这是习气还是愚痴也不好说。人是特别复杂的群体,每个人的根基、意乐、业力都不相同,交往时发生各种不和,也是在所难免的,但没有必要去故意挑拨是非。

在所有的离间语中,要数破僧和合的罪过最严重。《五分律》<sup>154</sup>云:"众聚和合乐,和合常安隐,若破和合僧,一劫地狱苦。"僧众们和睦相处,会有很大的功德,但若有人在僧众之间制造不和,将于一劫中在地狱受苦。又云:"众聚和合乐,和合常安隐,若和合破僧,一劫生天乐。"反过来说,若能让不和的僧众重新和合,不但即生中非常快乐,来世一劫中也会转生天界享乐。

虽然现在不会有真正的破和合僧<sup>155</sup>,但在僧众与僧众之间、上师与上师之间、道友与道友之间挑拨离间,罪过也相当大。如果你有能力,应该让大家共同为佛法、为众生做事,而不要为个人、为小团体的利益争执不息,这是没有任何意义的。

尤为值得一提的是,如果挑拨密宗上师与弟子之 间的关系,或在金刚道友间制造不和,罪业更是重上

<sup>154 《</sup>五分律》: 三十卷。全称《弥沙塞部和酰五分律》,略称《弥沙塞部律》。收于《大正藏》第二十二册。系佛入灭后三百年顷,自上座部系统分出之化地部(弥沙塞部)所传之戒律。据高僧法显传所载,法显于师子国(即斯里兰卡)携回本书之梵本,刘宋时,佛陀什、竺道生等共同译出。因由五部分组成,故称五分律。其中规定比丘戒二百五十一条,比丘尼戒三百七十条。据近人研究,此律与南传巴利文律藏在内容上极为接近。

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> 此处的破和合僧,是指破法轮僧。《俱舍论释》中说,破法轮僧一定要在佛陀 在世时才会出现,其他时间不会发生。

加重。我常看到有些人,明明是同一位上师的弟子,却水火不容、势不两立。前段时间,某个上师的侍者跟我说:"甲居士和乙居士的关系可能不太好。"我问为什么,他说:"因为一个人来的时候,另一个人会马上离开。"用因明的话来讲,这两人叫"互绝相违"或"互不共存",如同水与火、黑暗与光明一样,一者存在时,另一者就无法安住。金刚道友之间若是如此,相当不好。

听说某寺院的两位大德之间,也有这样的矛盾。 每次开会或大众聚会时,一个人只要去了,另一个人 就不参加。当然,这是听别人说的,真实情况如何, 我也不太清楚。如果不是这样,那是别人的无因诽谤; 但如果是的话,不管这两位大德是什么身份,都是他 们的错误。既然彼此是同行道友,若连互相说话的余 地都没有,那么见到怨敌时该如何对待?面对与自己 毫无关系的众生,又怎么以大乘精神去度化他们?这 一点的确值得深思!

话说回来,关于暗中离间语的过患,《撰集百缘经》中讲过一个公案<sup>156</sup>:有个人刚生下不久,便满身

<sup>156 《</sup>撰集百缘经》云:佛在舍卫国祇树给孤独园,时彼城中,有一长者,财宝无量,不可称计,选择高门,娉以为妇,种种音乐,以娱乐之。足满十月,产一男儿,身体有疮,甚患苦痛,呻号叫唤,未曾休息。年渐长大,疮皆溃烂,脓血横流,常患疼痛,因为立字,名曰"呻号"。父母怜愍,设诸方药,虽加疗治,疮无除愈。年渐长大,闻诸人语:"祇桓精舍,有好良医,善疗众病,能令除愈。"寻即往至。诣祇桓中,见佛世尊,三十二相八十种好光明晖曜,如百千日,心怀喜悦,前礼佛足,却坐一面。佛即为说五盛阴苦,是疮是痈,如毒箭入心伤害于人,皆是众病之根本也。时呻号子,闻佛世尊说是语己,深自咎啧,向佛世尊,忏悔罪咎,疮寻除差,心怀欢喜,求索出家。佛即告言:"善来比丘。"须发自落,法服著身,便成沙门。精懃修道,得阿罗汉果。时诸比丘,见是事己,白佛言:"世尊,今此呻号比丘,宿造何业,初产之时,身有恶疮,脓血横流,甚可恶见?复

生疮,药石无效。因他天天哀号叫苦,过着痛苦的生活,所以被取名为"呻号"。他长大成人之后,身上的恶疾仍未治愈,日夜叫苦连天。附近一个人听到后说:"你这样痛苦太可怜了!据说印度某某地方有一位佛陀,我们身体和心理的病,他都能医治,是世间的大医王,你何不到他那里去求治?"呻号听了之后,极其欢喜地去找佛陀。见了佛陀的相好庄严,他心里不禁喜悦赞叹。佛陀给他宣说佛法,他身上的病当下好了。后来他出家精进修行,不久便证得阿罗汉果。

诸比丘问佛陀:"呻号以何种因缘而得此果报?" 佛陀说:"在过去无量世中,某国有甲乙两个富 翁,他俩平日就怨憎相争。一次,甲富翁拿出许多珍 宝献给国王,并对国王说:'乙富翁非常恶毒,常用 阴谋害我,希望大王严惩恶人。'国王未经观察就信 以为真,便派人拘捕乙富翁,并施以酷刑,使其遍体 鳞伤,后经其家人出钱赎罪,才得以释放回家。乙富 翁回去以后,对轮回生起极大的厌离心,后来入山修 行,证得辟支佛果。此时他明白了怨亲平等,怕甲富 翁来生受苦报,便往其家中,现种种神变。甲富翁见

以何缘,出家得道?"尔时世尊,告诸比丘:"汝等谛听,吾当为汝分别解说。乃往过去无量世时,波罗奈国,有二长者,各悉巨富,资财无量,因相忿诤。其一长者,大赍珍宝,贡奉与王。王纳受己,谗彼长者:彼人恶心,常怀姧谋,规欲害我,唯愿大王,听我任意治彼长者。王即然可,寻至其家,执彼长者,系缚搒笞,楚毒无量,举身伤破,脓血横流,痛不可言。时彼长者,既得免己,深自思惟,有身皆苦,众恶所集多诸灾祸,甚可厌患。我于彼人,无大怨雠,横见伤毁,乃至如此。即自思惟,诣山林中,观察有为皆是无常,深悟解空,成辟支佛,视诸怨亲,心皆平等。念彼长者,加恶于我,将来之世,堕于地狱,受大苦痛,我今当往为现神变,令彼开悟。作是念已,诣长者前,踊身虚空,作十八变。时彼长者,见是变已,深怀渴仰,倍生信敬,即请令坐,为设肴膳种种供养,向辟支佛忏悔先罪。"佛告诸比丘:"欲知彼时向彼国王谗其长者考掠榜笞者,今呻号比丘是。"

后心生敬仰,在他面前忏悔前罪。"佛陀告诉大家: "过去对国王进谗言的甲富翁,就是现在的呻号比 丘。"

因此,我们学佛不能只是纸上谈兵,应该对内心有帮助和改变。在座的道友也想一想,你们在生活中,有没有暗地伤害过别人?如果有,这个果报以后会不会成熟?其实,倘若没有忏净恶业,百分之百要感受苦果,就像种子播下以后,没有遇到违缘摧毁的话,肯定会发芽结果的。所以,我们应当反省自己的人生,假如造过这样的罪业,就一定要忏悔。

否则,离间语的果报相当可怕。《伽陀经》云: "若爱于两舌,斗乱行嗔恚,堕鬼毕舍佐<sup>157</sup>,头面而 丑恶。"《诸法集要经》也说:"彼两舌恶报,则堕于 地狱,念念常烧然,自受其极苦。"可见,喜欢讲离 间语的人,有些经中说会变成饿鬼,有些说会堕入地 狱。当然,你不信因果就另当别论了,因为不信因果 的人什么都不怕,对这些也不会有感觉,但只要你相 信因果,就应该对自己的语言善加观察,尽量说些比 较和合的话语。

例如,在两个上师之间、上师与弟子之间,或两个不学佛的人之间、两个部落之间,一旦发现他们有矛盾,有能力的话,就应想办法去调解,只要能令其和好,即使出钱出力也值得。要知道,让众生和合的功德相当大,过段时间在《藏传净土法》中也会讲<sup>158</sup>。

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> 毕舍佐:类似罗刹的鬼神之一。音译又作毗舍阇、毕舍遮、毗舍遮、臂舍柘, 意为食血肉鬼、啖人精气鬼或癫狂鬼。

<sup>158</sup> 如经中云:"恒时若断除,离间拆散友,喜爱调和者,彼人生善趣。"

所以,如果别人有误会冲突,你想办法把它化解了, 这是非常有意义的。

其实,关系不太好的人,看他们的眼神、态度就知道。假如一提起这个人的名字,另一个人马上有种不同的表情,那他们之间就有问题。这一点,我特别会观察,尽管偶尔也会看走眼,但百分之九十都没错。也不知道是什么业力,你们城市里的人,很多都不太诚实,表面上似乎对谁都好,背后却是口蜜腹剑。我非常喜欢《大般涅槃经》的一个教言:"莫坏善知识,远离恶眷属,口常和合语,则生不动国。"希望大家能长期行持,不要损害善知识,莫与恶眷属同流合污,以免染上他们的不良行为,同时跟别人说话时,要多讲慈悲语、柔软语、和合语。

总之,我们说话一定要注意。有时候两人关系本来不错,有些人一开口就把它搞破了。而有些人与此不同,也许是有菩提心的缘故吧,话虽不多,但一两句也让人口服心服,甚至自然生起慈悲菩提心。其实老想着怎么离间别人,这个过失相当大。倘若你曾在人与人之间制造过矛盾,这确实需要值得忏悔,并发愿以后绝不能再造。

### 己三、恶语:

对于相貌丑陋的人,公开宣扬他们的缺点,或对生理有缺陷的盲人、聋人等,当面称呼为"瞎子"、"聋子",这都是一种恶语。现在世间上有些人,常根据他人身体的缺陷起绰号,把别人叫做"跛子"、"矮子"、"大个子"、"塌鼻子"、"大耳朵"、"瘦子"、

"大胖子"等。表面上看来,这似乎是一种说话艺术,但实际上,这种语言的过失相当大。

《贤愚经》中有则蜜胜比丘的公案,就说明了恶语的可怕果报。在佛陀时代,有个蜜胜比丘很快证得了阿罗汉果位。众比丘问佛陀他前世的因缘。原来是佛陀有一次去化缘时,路上遇到一只猴子,它供养佛陀蜂蜜,佛陀接受后它特别欢喜,然后就蹦蹦跳,不小心跳到一个大坑里摔死了。猴子死后转生为人,就是现在的蜜胜比丘。比丘们又问:"他前世为什么是猴子呢?"佛陀告诉大家:"过去迦叶佛住世时,他曾是一个年轻比丘,有次看见一位阿罗汉跳跃着过河,就讥讽他的姿势像猴子,以此恶语的罪业,他在五百世中转生为猴子。"

可见,我们不仅不能说别人的生理缺陷,就算是 嘲笑他人像猴子、牦牛、恶狗、猪等,也有相当大的 过失。十七世大宝法王讲《佛子行》时也讲过:第一世噶玛巴杜松虔巴,因过去在迦叶佛时,取笑一名长 得像猴子的比丘,以此恶业,五百世投生为猴子。之后转生为杜松虔巴时,长得也像猴子,并不好看。他 还未出家前有一女友,因他长得太丑,就抛弃了他。他因此而生起出离心,并发愿未来要长得好看一点,不然很难度化众生。现在网上也有人说,第十六世、十七世噶玛巴长相庄严,肯定与前世的发愿有关。

其实不管是佛教徒、还是非佛教徒,不少人对自己的相貌非常执著。如果你长得比较丑,今生可能没办法了,要改的话,只好去做整容手术,但这要花很多钱,两三千块肯定不够,因此,你只有发愿来世了。

据说第十六世噶玛巴就非常庄严,生前在美国的时候,许多人执著他的庄严身相,这方面有很多精彩的故事。

恶语虽然只是语言上的业,但却能直接影响我们的身体,并损害我们的方方方面。因此,大家在生活中无论遇到什么人,最好用正知正念摄持自己,千万不要说恶语。萨迦班智达也讲过:"伤害他人之恶语,即使怨敌亦勿说,否则如同谷回声,立即自受报复也。"凡能伤害他人的恶劣言语,即使对怨敌也不要说,否则,就算你让他一时哑口无言、无地自容,但你所骂他的那些话,就如同空谷的回声一样,最终会成熟在自己身上。因此,大家在防范恶语方面也不在乎。成熟在自己身上。因此,大家在防范恶语方面也不在乎。不知是前世业力还是什么原因,他们听这些道理就像听新闻一样,过了就算了,根本没往心里去,只是当成耳边风,这样学佛没有多大意义。

此外,凡是指责对方过失,或口出不逊的语言, 也都属于恶语。所以,只要让别人不高兴的话,我们 全部要断除。《大宝积经》云:"不求他过失,亦不举 人罪,离麤<sup>159</sup>语悭吝,是人当解脱。"若能不指责他 人的过失,也不举发别人的罪过,远离粗语和悭吝, 这种人就会得到解脱。

还有,尽管表面不是恶口骂人,但若通过温和的方式,使对方心不愉快,这种语言也包括在粗恶语中。 藏地有一句俗话是:"粗恶之语无多少,欢喜之食无

<sup>159</sup> 通"粗"。

大小。"粗恶的语言不管说多说少,只要伤了别人的心,就不合理;供养他人的食品不管是大是小,只要表达了你的心意,就是好的。有些人说话让别人很长时间都快乐,只是平平淡淡的一句,也令人永远忘不掉,甚至对别人一生有无穷利益,这种常说柔言软语的人,来世定会转生于天上。《正法念处经》云:"恶口破慈心,智者能舍离,常乐说软语,则生于天上。"

有些大德平时说话很有技巧,好像从不得罪任何人,说什么都让别人开心快乐。而有些人则不是如此,他最好是不说话,不然一开口就得罪人,连他自己都很苦恼:"不知道我前世造了什么业?一说话就出问题。"可见,人和人虽然长得差不多,但内在的悲心、说话的善巧还是有很大区别。

如果你想学习表达方式,《君规教言论·观察语言》、《华严经》、《法华经》中讲了很多,但归纳而言,只要相续中有慈悲心、利他心,所发出的声音肯定对众生直接或间接有利。即使你用粗语在呵斥他人,实际上也能利益不少人,把他相续中的恶劣种子烧尽无余,再也不容易复发以前的恶习。因此,无论我们说什么话,内在的悲心非常重要。

值得注意的是,尤其在上师、高僧大德等严厉对境面前,千万不能说些乱七八糟的刺耳语。否则,上师若因此而显现不高兴,甚至示现圆寂,舍弃利益众生、弘扬佛法的伟大事业,那你会有极大的罪过。

因此,不管在谁面前,说话都应该要注意。现在 的社会上,人们的语言好像没办法控制,只要有机会, 就一直夸夸其谈,这不是很好。我们说话要用正知正 念来观察,该说的要说,不该说的就不要说。有些人在开会商量时,一句话也没有,自始至终在静坐,这样就不好;而有些人在没有必要时,一个劲地说个不停,讲很多无关话题,这样也不好。其实,人与人之间基本都靠语言来沟通,因此,懂得说话的分寸很重要。

### 己四、绮语:

绮语的范围比较广泛。例如,婆罗门的咒语等,本来不是正法,却反而认为是正法;世间的小说、电影,本来对相续没有任何意义,却把它当作调伏烦恼的工具;或者娼妓的淫秽语言,撩拨贪心的靡靡之音,关于军事、武力、抢劫、盗窃之类的高谈阔论……这些凡是能引生贪嗔痴的无稽之谈,统统属于绮语的范畴。

当今这个时代,绮语可以说特别泛滥。无论是电视、电影、网络、报纸、杂志,里面百分之九十多全充斥着绮语。人们信绮语、听绮语、说绮语,真正的修行人都没有生存空间了,你要想修行的话,各种违缘就在面前此起彼伏,一天两天还可以应付,但什么时候才能超越呢? 所以我常常会想,密法的窍诀可能最适合现代人。因为密法的有些教言比较开放,而其他戒律,尤其是别解脱戒,在这个世间,真的越来越难以护持了。

这一点,有时候也看得出来。现在的佛教徒中, 念咒语、做善事、观修自心的有多少?寥寥无几。大 多数人平时要么是看电视、看电影;要么是天天上网 聊天,在虚妄的世界里又寻找虚妄的世界,除了引生贪心、嗔心以外,从中很难得到有价值的东西。看看多数人所受的教育,再看看这个社会变成什么样子,这二者之间有何关联,相信每个人都比较清楚。在这样的时代中,军事、贪欲、做生意等日益猖獗,五花八门、与解脱相违的外境也日益增多,修行人接触这些时,心很难不为所惑,最后只能破坏梵净行,离涅槃越来越远。诚如《正法念处经》云:"多集绮语句,能令心意乱,破坏于梵行,妨碍涅槃道。"

除了世间这些绮语以外,尤其要提醒大家的是:别人在念经、诵咒、修法时,如果你口若悬河地谈论很多令人散乱的话,就会断绝别人行善的资粮,罪过极其严重。我昨天上课时之所以批评有些居士,原因就在这里。你一个人不愿意听的话,也没有什么,但影响那么多人闻法,过失确实很大。包括外面听光盘的人也是如此,本来二十几个人一起听法,大家都非常全神贯注,若有一个人讲话,整个场面就打乱了,所有人的善根也会以此而毁坏。因此,假如你管不住自己的舌头,还是非常危险的。《诸法集要经》云:"百千功德门,由舌而破坏。"《增广贤文》也说:"百病从口入,百祸从口出。"

有些人似乎没有自控能力,嘴巴一直喜欢"叭叭叭"说,上课的时候说,念经的时候也说。这样的话,你自己不行持善法不要紧,但旁边的人还是需要修行,不应该去影响他们。尤其是在外面听课的有些居士,一点规矩都不懂,听了这么多年的法,行为仍非常不如法,说实话,你还不如不听好一点。你如果实

在不想上课,不听也没什么过失,但你这样影响别人,对自己特别不好,生生世世会对你的修法起障碍。

另外,如今世间上有些人,写的小说、编的剧本、撰著的书籍,处处都是绮语充满。还有所谓的艺术家、歌星、影星,以自己的绮语作品,令成千上万人沉迷其中,有意义的事情全都耽误了。有时候看一看这个愚痴的世间,不得不承认人类的盲从。但我们作为修行人,稍微有点智慧的话,以佛教的"仪器"来进行观察,这些"细菌"还是很容易发现。

现在人们爱说各种绮语,这些表面上看,好像是自然而然脱口而出,但以智慧来仔细观察,就会发现大多数绮语都是贪心或嗔心所引发。而且在说绮语的过程中,自他相续萌生了多少烦恼,罪业就会有多大。

比如,有些人看了小说后,召集大家开始讲:"我今天看了一本小说,里面有个美女,她如何如何动人……"因为他嘴巴特别会说,从而让很多人生起了贪心。或者有人看了一部电影后,跟众人极力渲染:"我国与他国之间发生战争,当时我国如何如何……"于是,有人听完后生起了嗔恨心;有人被这个故事所蒙蔽,生起了愚痴心;还有人自赞毁他,认为自方力量极为强大,生起了傲慢心。因此,许多烦恼都可以通过绮语而引发。大家也清楚,贪嗔痴等烦恼是不善业,如果这种不善业通过你的语言产生,那你的语言肯定有过失。

反之,倘若我们共同学习佛法,息灭相续中的贪 噴痴,这种语言的功德也不可思议。为什么我每天就 算讲得不多,短短一节课也愿意上?就是因为在讲法 过程中,引生烦恼的语言,讲也讲不出来,而所讲的佛法,全是息灭贪嗔痴的教言。这样一来,至少大家在听课时,能止息不良的分别念,哪怕刹那间你息灭了烦恼,这也是一种功德。

经常有人抱怨听课太累,其实学习佛法很有必要,就算你只听了一节课,也跟听世间的一节课不同。为什么呢?因为佛法的作用,是直接或间接对治烦恼,这样的教言对人们很重要。现在有些佛友每天看书,不间断听一两堂课,这样的习惯非常好。退一步说,假如你没有这种闻思修的能力,也可以像麦彭仁波切所言,每天念诵高僧大德、佛经论典中极具加持的偈颂和发愿文。甚至,你若连这种能力也没有,则可以选择特别有功德的心咒,如观音心咒、莲师心咒、金刚萨埵心咒等,这应该没有任何困难。总之,我们要少说点绮语,多念些咒语。

大概一年多以前,有位老年人在我面前发愿念一亿遍观音心咒,今天我在门口又碰到了他。他连声音都听不清了,但一直拉着我的手,要我加持他,说自己若能再活一年多,那一亿遍心咒就完成了。他平时非常精进,晚上睡得很少,一年半就念了五千多万,如果再有一年多时间,剩下的四千多万就念出来了160。这样的老修行人,真的很了不起!

<sup>160</sup> 上师在讲《前行广释》第二十节课时,曾提到过他:"今天中午我家来了一位藏族喇嘛,他有79岁,曾是我父亲的朋友,后来出家了。他跟我讲了自己二十年的修行经历:截至昨天,他共念了三亿遍观音心咒,今天又在我面前发愿,说还要再念一亿。我问:'你三亿遍心咒念了多少年?'他说:'整整十七年。在此期间,有时候念得多,每天十万遍左右,有时候到拉萨等地去,就念得少一点。我平时很少跟人接触,还念了一万遍《普贤行愿品》……'他以前在我家乡炉霍那边,还是很出名的,我父亲常讲他怎么打仗、杀牦牛、偷盗,所以我印象比较深。

当然,在诵经念咒,或念仪轨、课诵期间,最好不要掺杂一些闲话,否则,华智仁波切说:"不管念诵了多少,都不会有什么收获。"不过在此过程中,法王如意宝对看书或探讨法义,不是特别反对,但有些上师连这也不开许。以前我年轻时特别爱闻思,常一边念咒一边看书,偶尔还跟人探讨一下法义。但一般来讲,不管是念诵什么,最好从头到尾念完整,中间不要夹杂绮语。特别是在僧众行列中,如果有一个人废话连篇,那全体僧众的善资都会断送在他手中,而且还会损毁施主所积的资粮。

所以,修行比较好的人,从不随便说绮语。《缁门崇行录》中记载:宋朝有位大通禅师,他平日无论作息,端正严肃,目不斜视,领众三十年从未谈笑(可能跟朗日塘巴差不多)。可见,有智慧和修行境界的人,一般不会说很多废话,而只有我们没有修行的人,才对无关紧要的世间语言特别感兴趣。

本来在印度圣地,除了具足功德、远离过患的人以外,其他人没有资格享用信财,世尊在经典中也没开许过。然而,现在藏地有些人,只是学了《闻解脱》等一两套密宗仪轨,就觉得万事大吉了(像汉地有些人学了早晚课后,就觉得自己是出家人了)。这种人刚会念诵,便通过密宗仪轨的方式,肆无忌惮地享用信财。其实

他也承认自己年轻时,不太相信因果,没有一个不造的恶业,二十年前遇到一位上师,后又遇到法王如意宝,让他一心一意念观音心咒忏悔。如今三亿遍已经完成,今天又发愿再念一亿。我觉得人的心力确实不同,心力大的话,即使往昔造业比较深重,现在精进也不算太迟。"

如果他没有灌过顶、不具足誓言,对生圆次第<sup>161</sup>一窍不通、没有圆满念修,只是随便念一下密咒仪轨,那就成了苯教<sup>162</sup>的吟诵,在这种情况下,他享用信财的过患相当大。

不管是汉地还是藏地,修行人若要享用信财,至少要有清净的戒律,并时时以正知正念摄持相续。《戒律花鬘论》中也说:"只有在清净戒律的基础上闻思修行之人,才能享用信众的财物。"尤其是黑财,就像燃烧的铁丸子,除非你具足生圆次第双运的铸铁牙齿,否则,普普通通的平常人要享用它,只能是自讨苦吃,焚毁相续。如颂云:"黑色信财乃是生命之利刃,过分享用斩断解脱之命根。"因此,如果没有真实的修行境界,享用信财会有极大过患。《佛说未曾有因缘经》亦云:"宁割身肉,以用供口,不以邪心受人施也。"

现在有些人不要说具足生圆次第,就连读诵也不是很流利,只不过是认识词句罢了。他们在念诵仪轨时,到了最重要的部分——念咒期间,常会打开绮语的"伏藏门",说各种贪嗔的无关语来混时间。比如念完一个仪轨后,紧接着要念金刚萨埵心咒时,这种人只念了三四遍"嗡班扎"萨埵吽",就拉着旁边的人

-

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> 生圆次第:生起次第和圆满次第之简称,密乘中修习本尊三身为生起次第,修习风脉等为圆满次第。

<sup>162</sup> 苯教: 古代西藏原始宗教名。创始人兴饶,年代待考。盛行时分本地、外来和窜易三派,黑苯、白苯两支。早期但以祷神伏魔为人禳病、荐亡为业,及至吐蕃王布德共杰时,干预国政。松赞干布以后,吐蕃王室扶持佛教,佛苯之间斗争甚为激烈,赤热巴巾因尊佛抑苯被苯教徒所杀,朗达玛尊苯抑佛被佛教徒所杀,成为吐蕃王室趋于分裂灭亡的一个近因。其后苯教在见、行、修道之法诸方面,产生了众多和佛教相似的经典,晚近渐趋衰微。

聊天:"哎,过来过来,我跟你谈一谈最近的新闻。你家里寄钱了没有?……"如此,结果只会损人害己。

宋朝有位光孝安禅师,他住在清泰寺时,一天在 定中见到两个僧人倚着栏杆交谈。开始时有天神护卫 并谛听;后来天神离去,恶鬼来了;最后恶鬼在一旁 唾骂,还扫掉他们的脚印。禅师出定后追问原由,得 知他们刚开始是在讨论佛法;接着叙旧事、拉家常; 最后谈到施主的财物供养,连恶鬼都厌弃了。

因此,我们作为出家人,一定要想办法断除绮语,默言不语并精进念诵。而作为居士,也应尽心尽力地持咒念佛,少说一些无关的绮话。佛陀在《受十善戒经》中讲过:"若能不绮语,口常出妙香,犹如优钵罗<sup>163</sup>,生处得值佛。"因此,大家平时要尽量少说废语,多念些经文,多说有利于众生的语言!

<sup>163</sup> 优钵罗:汉译为青莲花,黛花,红莲花。

# 第六十四岁课

### 思考题

- 1. 意恶业分为哪几种?请一一说明。其分别会导致什么过患?
- 2. 众生的邪见无量无边,归纳起来可摄于哪两种邪见中?请详细说明各自的定义。为什么说它不是正见?
- 3. 在对待其他宗教的问题上,我们应持哪种态度? 若想在别人面前成立前世后世、因果不虚的道理,前提必须要树立什么观点?请说明理由。
- 4. 为什么说在十不善业中, 杀生和邪见最为严重? 你对此有 何体会?

《大圆满前行》的"因果不虚"中,正在讲十不 善业。前面介绍了身体、语言的不善业,今天开始讲 意不善业。

戊三(意恶业)分三:一、贪心;二、害心;三、邪见。 己一、贪心:

在日常生活中,对于特别喜欢的他人财物,心里打着"这财物为我所有该多好"的如意算盘,并且三番五次地思量:"我用什么办法才能将它弄到手呢?"诸如此类凡对别人的财物生起谋求之心,都是属于贪心。

比如,你自己没有轿车,看到别人开着豪华轿车,

心里就特别羡慕,很想把它据为己有;或者,见别人房子装修得特别华丽,自己却没有这种条件,就很想把这个房子变成自己的;或者,看别人存了很多钱, 千方百计想把这些装进自己腰包,这些都是贪心。

当然,从广义上讲,贪人、贪法、贪财物,均属于贪心的范畴,但此处的贪心,主要是从贪财的角度宣说的。这种烦恼,一般人不认为是罪业,反而觉得自己有追求,是种上进的表现。但实际上,人若有了这种贪心,则很容易堕入地狱。诚如《正法念处经》所言:"贪心甚为恶,令人到地狱。"因此,我们以后看到别人的财物,尽量不要生起贪念,而应该替他感到欢喜,麦彭仁波切在《君规教言论》中也说:"无论他人财多少,勿生贪心当欢喜。"否则,贪心太重的人,纵然拥有一点财产,最终也很容易失坏。

记得《毗奈耶经》中有一则公案<sup>164</sup>:从前有个人,生了一个相貌端严的女儿。女儿长大后,父亲就过世了,转生为鹅王。女儿没有父亲之后,生活日益贫穷,感受了很多痛苦。鹅王见此,每天飞到宝洲街一颗宝珠,早晨放在女儿家门口。女儿发现后,以吝啬心一直不舍得用,日积月累,就攒了不少宝珠。有一天,

<sup>164 《</sup>根本说一切有部苾刍尼毗奈耶》云:"古昔,于婆罗痆斯城中有一金宝作师,娶妻未久,遂诞一女,容仪端正,颜色超绝,甚可爱乐。女年长大,其父命过,遂生鹅趣,得为鹅王。女受贫苦,甚大艰辛。父为鹅王忆前生事,作心观女。若为存济,遂见贫穷,受诸苦恼。恋爱女故,飞往宝洲,衔一宝珠,于晨朝时置女门下。女收宝珠,遂深藏举。鹅王如是,每且常送。女亦收藏,竟不费用。如是其女,有多宝珠,念曰:谁与我珠?即于后夜侧门伺候,遂见鹅来,便作是念:此鹅身中并是宝藏,每来门首弃一而去,作何方便我当捉得总取宝珠?为求鹅故,密张罗网。鹅王见网,作如是念:此罪恶物,不识恩情,而欲害我。便即飞去,更不重来。天说颂曰:不应作多贪,贪是罪恶事,若作多贪者,所获皆散失,汝今为捉鹅,宝珠便断绝。"

她不禁怀疑:"这些宝珠到底是谁给我的?"于是就一早起来,躲在门后观察,结果发现是鹅王送的。女儿心想:"它每天都送一颗宝珠,那肚子里可能还藏着很多,我要想办法把它抓住,这样就会有更多宝珠了。"随后她马上布网,准备抓它。鹅王见女儿不知恩图报,反而还恩将仇报,于是便展翅飞走了,再也没有回来。一位天人见后,专门说了个偈颂:"不应作多贪,贪是罪恶事,若作多贪者,所获皆散失。"

所以,在这个世间上,相续中有贪心的人,就算拥有再多钱财,也始终有种贫穷感,不会有真正的快乐。《佛所行赞》中说得非常好:"富而不知足,是亦为贫苦;虽贫而知足,是则第一富。"腰缠万贯的人倘若不知足,天天贪得无厌,这也是一种贫苦;身无分文的穷人如果有了满足感,那就是世界上的第一富翁。

学院有些修行人,生活特别简朴,不管是穿的衣服、吃的食物、用的资具,全都极其简单,这些给他带来的是什么?是自在、快乐。而有些世间人对佛理一无所知,虽然拥有的钱财富可敌国,可心里还是空空荡荡,一直不能满足。所以,如果不能调整心态,想完全依赖物质来满足自己、充实自己,确实有非常大的困难。

因此,我们务必要认识到,内心中的快乐、智慧,远远超过外在的一切财富。尽管物质可以偶尔带来快乐,但却不能从根本上解决痛苦。佛教为什么又叫"内明学"?就是因为它属于内在的智慧,不像其他学问只研究外在的东西,只能解决部分问题,而佛教却可

以解除所有烦恼,这样一来,内心有了证悟的话,世界就会变得格外美好。

#### 己二、害心:

对他人怀恨在心,满怀愤怒地想:"我要用武器或语言去损害他。"见他拥有荣华富贵便不高兴,暗自诅咒:"这个人不安乐、不幸福、没有这样的功德该多好!"当他遭遇不幸、受到挫折时,自己就在一旁幸灾乐祸。像这样凡是对别人生起损恼的心理,都属于害心之列。

正所谓"心善地道亦贤善,心恶地道亦恶劣",好人和坏人的区别,是以心好、心坏来分的,而不是因为皮肤好、很有钱、口才棒,就被划入好人的行列中。假如一个人常怀有嗔恨心,在这种心态的驱使下,所做的事情肯定不如法,甚至还会特别过分、令人发指。这样的人,会让周围千千万万的人受到不同程度的伤害,而且在毁坏他人的同时,也将毁坏自己。甚至,有时候还没有害得了别人,反而先害了自己。

三国时期,吴王手下有个太监,心术不正又心胸狭窄,是个喜欢记仇的小人。他和掌管库房的库吏素有嫌隙,一直怀恨在心,总想伺机报复。有一次,夏天特别热,吴王让这个太监去库房把浸着蜂蜜的蜜汁梅取来。为了陷害库吏,他从那里取了蜜汁梅后,悄悄找几颗老鼠屎放了进去,然后再献给吴王。

吴王发现后勃然大怒, 询问这个太监时, 他故意 把罪责推到库吏身上。吴王又召库吏来审问, 库吏吓 得脸色惨白, 磕头如捣蒜, 拼命辩解不是自己渎职。 吴王素来非常聪明,观察事物也深入细致,为了把这件事弄明白,他命人把鼠屎切开,发现鼠屎外面是湿的,里面却是干的,由此推断是太监在搞鬼。为什么呢?因为假如鼠屎早就掉在蜜中,浸的时间长了,一定已经湿透了,而它却是内干外湿,很明显是临时放进去的。最后,这个太监的阴谋被揭穿后,因欺君罔上而掉了脑袋。

所以,害别人就是害自己,尤其是我们修行人, 千万不可心存恶念。现在个别净土宗的人,由于对闻 思佛法特别排斥,平时跟他人有矛盾、互相生嗔心也 从不对治,这样的人想要往生净土,可能比较困难。 六祖在《坛经》中说过:"心地但无不善,西方去此 不遥。若怀不善之心,念佛往生难到。"倘若你没有 不善心,内心清净、善良,往生极乐世界则指日可待; 但若对同行道友、身边的人,带有毒蛇般的害心,今 天跟这个吵架,明天跟那个吵架,那不要说往生,就 连今生中大家看到你,也会唯恐避之不及。

有些人虽然名为"居士",但人格还不如没有皈依的人;有些人尽管剃着光头,出家好多年了,然而相续中恶心遍布,连世间善良品行都没有。尤其是现在末法时代,个别学佛的人表面上拿着念珠、道貌岸然,说起话来也头头是道,但实际上心肠特别坏。这种人不但念佛不能往生,而且今生来世都会感受无量的痛苦。麦彭仁波切说:"害心后世常受苦,无缘无故遭他害。"如果你无缘无故遭到诽谤、损恼,那很可能是往昔生害心的果报。《诸法集要经》亦云:"由心乐损害,人神咸不护。"一个喜欢损害别人的人,

护法天神都不会护持,还会招来人与非人的种种危害。所以,世间上特别痛苦、遭受打击的人,往往也跟其前世或今生的业力有关。

己三(邪见)分二:一、无有因果之见;二、常断见。 庚一、无有因果之见:

《俱舍论》、《大乘阿毗达磨》中都讲过,若认为行持善法没有功德,造恶业没有任何过患,前世后世不存在,三宝没有功德,佛没来过这个世界,上有天堂、下有地狱是谎言……这就称为无有因果的邪见,特别可怕。假如你的见解没有摆正,那学佛肯定只是一种形象,绝不可能深入其中。

### 庚二、常断见:

总的来说, 邪见可分为 62 种或 360 种等。这方面的道理, 全知无垢光尊者在《如意宝藏论》中有详细描述,《宗派宝藏论》也讲过一些。虽说邪见有这么多种, 但这只是个大概数字, 因为众生的邪见各不相同, 算起来也有无量无边, 不过, 若将所有邪见归纳起来, 完全可以归摄于常见和断见中。

## 一、常见:

认为神我常有,大自在天、遍入天是造世主,上帝、真主能创造一切……这些看法都叫常见。《释量论·成量品》中对常有的主物就进行了驳斥,我们学《中观庄严论释》、《中观根本慧论》、《入中论》等时,也分析过这种观点不成立。为什么呢?因为在胜义中,根本不可能有一法常有不变。

所以,从狭义上讲,承认造物主常有的宗教,都可以叫邪道。但从广义上讲,世界各大宗教和睦共处、互相学习、彼此包容,也是应该值得提倡的。不过在这种原则下,佛教抉择见修行果的不共观点时,绝不能与之混为一谈。就像藏传佛教的各大教派,总体上虽然全是佛教,但旧派、新派也要建立各自的观点,也应该有不同的分析。所以,佛教在抉择自己的见解时,不能跟随、依止其他宗教,否则,对你们而言,别的倒不一定有害,但对解脱确实有障碍。其他宗教表面上虽有好的地方,但跟佛教比起来,实际上还是差别很大。

前不久,我在北京大学遇到一个知识分子,他是学基督教的。我在讲佛教的不共伟大之处时,他直言不讳地说:他认为自己的宗教很好,有什么不好的地方,让我一针见血地指出来。当时我就回答:"别的地方也不好说,但我只是指出一点:你们宗教对人类中的异教徒、非人类中的动物都有损害,这跟佛教的慈悲理念大相径庭。如果你觉得我讲得不对,想以教理进行辩论,那我们可以心平气和地探讨……"他是对有智慧的人,听了这番话后,相信有些地方也在思考中。当然,我并不是为了凸显佛教殊胜,就一味地贬低其他宗教。诚如《胜出天神赞》中所言<sup>165</sup>,谁的宗教最符合真理,我们就应该皈依它、追随它,这才是智者的选择。

二、断见:

-

<sup>165 《</sup>胜出天神赞》云:"我不执佛方,不嗔淡黄等,谁具正理语,认彼为本师。"

断见,是指认为一切诸法自然而生,前世后世、 因果不虚、了脱生死等均不存在的观念。这种邪见的 来源,是往昔非天与天人发生战争时,由于天人本性 信仰因果,不愿意杀生造恶业,所以在接近失败时, 为了激励天人作战,天人的师长故意造了一部无有前 世后世的邪论,后来被外道的蚁穴师传播至人间。

他们怎么说的呢?如《黑自在书》云:"犹如日出水下流,豆圆荆棘长而利,孔雀翎艳诸苦乐,谁亦未造自性生。"他们声称一切万法皆无因而生,有五种比喻足以证明这一点:一、太阳从东方升起,不是谁引下去的;二、河水向下流淌,不是谁引下去的;三、所有豌豆都是圆形,不是谁持成的;四、一切荆棘刺又长又尖、非常锋利,这也不是谁用刀削造的;五、孔雀的羽毛五彩斑斓、绚丽多彩,这并不是哪个画家绘制的,而是它的本性就是如此。同样,世间各种喜怒哀乐、善恶吉凶,也都是由其本性造成的。因此,他们一口咬定往昔业力、前生后世等不存在。

这种道理非常无聊,我们学《中观庄严论释》时 也剖析过。当然,没有闻思过佛法的人,乍听起来好 像言之有理,但如果真正去观察,就会发现此比喻根 本不成立。因为这些事物都是由各自因缘形成的,因 缘具足时才出现,不具足时,包括荆棘刺的锋利也不 会产生,因此这些并不是自性而生。

退一步说,即便外境的这些现象自性而生,也不能说明内心的苦乐也是如此。为什么呢?因为要想比喻成立,必须是两个东西有共同特点,可这些比喻并不具足这一点。因此,众生的苦乐应该是因缘所生,

依靠前面所造的善、恶之因,才会产生后面的乐与苦。

当然,若想成立这种观点,首先必须要确立本师 为量士夫,然后在此基础上,量士夫所说的因果不虚 之理才会被人接受。或者也可以通过辩论,将他们的 说法驳斥为不定因,以此无法证明前世后世不存在。 这方面的教理、公案,我们以前也讲过很多,大家在 推理时都可以引用。

不然的话,如果认为断见派的宗旨千真万确,并且依止而随行;或者,虽然没有随行,但认为佛陀的经教、上师的言教、智者的论典不真实,满腹怀疑或妄加诽谤,这些都属于邪见。我们就算现在没有,但有些上师讲过,有时候因自己福报不够,以后也很容易产生。尤其是邪见种子没有彻底烧毁的人,原本内心的智慧就很浅薄,再加上外道或愚者言论的影响,很可能就会舍弃如意宝般的佛教,去随行对今生来世有极大损害的宗义。所以,在座的各位在抉择见解时,三思而行极为重要!

以上全部讲完了十不善业。在这十种不善业中,要数杀生和邪见最为严重,如云:"杀生之上无他罪,十不善中邪见重。"尤其是邪见,《成实论》<sup>166</sup>中说:"意业势力,胜身口业。"又云:"于诸罪中,邪见最重。"所以,意业的力量,远远胜过身体和语言造业

<sup>166 《</sup>成实论》:又作《诚实论》。诃梨跋摩著,鸠摩罗什译,收于《大正藏》第三十二册。为成实宗之根本经典。"成实"即"成四谛之实"之意。论中说明宇宙各种现象之存在皆为无实体之假相,最后终归于空,修如是观可体解四谛之理,以八圣道灭除所有烦恼,最后到达涅槃。在印度,此论未见流传,梵文原本早已佚失,现存梵本是从汉译本还译的。

的程度。

那么,这里为什么说杀生和邪见是最严重的恶业呢?作者就此作了一个简单分析。

杀生:一般而言,除了地狱众生以外,谁都贪生怕死。当然,有些人感情上、生活上出现问题时,生存的痛苦远远超过死亡,此时也会选择自杀。(不过,有些人自杀只是吓唬别人,自己根本不想死。那天我就看见一个人,她哭着闹着要自杀,我说:"你自杀就自杀吧,那边有房子,你去吊嘛。"她就把腰带解下来,挂在房梁上,偷偷地看我们——我们谁也没有管,就在那边一直说话。于是她又把腰带放下来,也不想死了,很"高兴"地就回去了。)除此之外,每个有情最珍爱的莫过于生命,一旦受到威胁,必定会全力以赴地保护它。

尤其是我们作为人类,如果对其它众生的生命不屑一顾、随意践踏,那么的确非常恶劣。意大利文艺复兴时期的著名画家达·芬奇说过:"鄙视生命的人,不配拥有生命。"他还说:"人的确是禽兽之王,其残暴胜于所有动物。我们靠其它生灵的死而生活,我们都是坟墓。"法国著名思想家、文学家、哲学家伏尔泰也说:"如果它们会说话,我们还敢杀它们吗?"这句话讲得很到位,我们在吃动物时,倘若它们会说话,相信没有人敢去杀。然而,正是因为它们不会说话、无力反抗,人们才肆无忌惮地摧毁它们的宝贵生命。

其实,杀生的罪业极为可怕,杀害一个众生,需要偿还五百次命债。《念住经》还说:"杀害一个众生,需在地狱住一中劫。"所以,无论在什么情况下,我

们佛教徒都不能杀害众生。前段时间,我遇到一个学佛的人,说家里来了很多蚂蚁,准备去买杀虫剂。我听了之后,觉得这些人根本没意识到生命的可贵。原来有些人也问过我,说经堂里柱子是木质的,长了许多白蚁该不该杀?我当时就回答:"不该杀,换个水泥柱子就可以。众生的生命更宝贵!"所以,只要能明白生命的可贵,就会想出各种办法来解决问题。否则,不要说这些众生侵害了你,就算没有侵害你,但你为了一时的口腹之欲,也会肆意杀害它们,这样一来,一条生命需要用五百世来偿还,如此果报特别可怕。

尤其是现在有些人,以塑佛像、印佛经、建佛塔等善举为借口而杀生,这种罪业更为严重。帕单巴尊者亦云:"依恶建造三宝像,将被后世风吹走。"不久前,我听说一个特别不好的消息,是不是真的也不知道。说是藏地有位上师为了修佛塔,弄到很多牛羊,并将其卖到肉联厂来赚钱。藏地还有些人为朝拜拉萨觉沃佛,先是拼命地杀生,再用赚来的钱去那里忏悔,这种行为真的特别愚痴。

汉地有些人也是如此,看到蚂蚁、蟑螂、老鼠时,一边念佛一边把它打死,还美其名曰"是在超度它",这种做法极不合理。如果你想利益众生,在它耳边念佛号就可以了,又何必要杀死它呢?试想:假如别人念一句"阿弥陀佛",再把你杀掉,那你的感觉怎么样?每个人不妨思维一下。

去年,美国总统奥巴马在白宫演讲时,一只苍蝇多次落在他脸上,他不堪其扰就把它拍死了,此举引

起了动物保护主义者的强烈不满。今年奥巴马在演讲时,又飞来一只苍蝇,一会儿停在他头上,一会儿落在脸颊上,甚至还一度停在他嘴唇上"歇脚"。但他吸取了上次的教训,任由苍蝇不停地徘徊,也不敢再痛下杀手。

在对待苍蝇等众生的态度上,我觉得印光大师做得特别好。以前他居住的寮房有苍蝇、蚊虫、跳蚤,侍者想将这些清出去,但印祖阻止道:"这些是我的善知识,留它们在此地,证明我的德行不够,不能感化它们。"后来据说他到70岁之后,所居住的地方,再也没有这些小含生了。有些法师言,这也是他的功德力所感。因此,在戒杀这一问题上,对比了印祖的行为之后,有些佛教徒还是要继续改进,否则,某些现象的确不容乐观。

关于杀生罪业的可怕,《杂宝藏经》中讲过一则公案<sup>167</sup>:从前有一个富翁,他很想吃羊肉,但又怕儿子反对,就打妄语说他家这么富裕,是因田头一棵树的树神庇佑,故必须要杀羊供神。儿子信以为真,就在树旁建一座小庙,经常杀羊供养树神。不久后那富翁死了,因恶业所感,投生为自家的羊。第二年儿子又要杀羊祭神,恰好选中了这一只。此羊咩咩叫着,

<sup>167 《</sup>杂宝藏经》云:"昔有老公,其家巨富。而此老公,思得肉食,诡作方便,指田头树,语诸子言:今我家业,所以谐富,由此树神恩福故尔,今日汝等,宜可群中取羊以用祭祠。时诸子等,承父教敕,寻即杀羊祷赛此树,即于树下,立天祠舍。其父后时,寿尽命终,行业所追,还生己家羊群之中。时值诸子欲祀树神,便取一羊,遇得其父,将欲杀之。羊便咽咽笑而言曰:而此树者,有何神灵?我于往时,为思肉故,妄使汝祀,皆共汝等,同食此肉。今偿殃罪,独先当之。时有罗汉,遇到乞食,见其亡父受于羊身,即借主人道眼,令自观察,乃知是父。心怀懊恼,即坏树神,悔过修福,不复杀生。"

死也不肯被牵出去。正在此时,门外来一阿罗汉化缘, 见此情景,便加持儿子看到此羊为其父亲的转世。了 知这种因果报应后,儿子十分懊恼,赶紧摧毁了神庙, 从此断恶行善,永不杀生。

所以,人有时候在邪见的控制下,好像在供养、做善事,但实际上根本不是。过去藏地有种不好的习惯:把上师、僧众请到家中念经,认为宰杀众生、用血肉供养,是在行善。如今其他地方也有这种做法,有些施主特别恭敬某位上师,得知他极爱吃海虾,每次一来,就给他准备很多虾。而这位上师也吃得狼吞虎咽,甚至虾须粘在胡子上都没发觉。弟子们见后很高兴,争先恐后地赞叹:"啊,上师您真好看,我给您拍个照吧……"其实,这种做法必将使施主、上师都染上杀生的罪过,施主的供养成了不清净供养,上师本人也成了邪命养活,此举不但没有功德,反而罪业远远超过了所行的善事。

你们汉地历来推崇吃素,这是个很好的传统,但 个别居士为了让上师欢喜,每次都要"大开杀戒", 点些活物来供养上师,这种行为很不如法。除非你上 师像萨绕哈巴、钦则益西多吉、敦珠法王那样,是特 别了不起的成就者,有起死回生的超度能力,否则, 一般人接受这样的供养,不可能不被杀生的罪业染 污。而且措珠仁波切还说,就算你有弘法利生的能力, 这样做外表看起来也不雅观。其实,如果你常为上师 杀生吃荤,一定会对上师的长久住世和弘法事业有障 碍。除非上师的确能将所杀众生超度到极乐世界,像 帝洛巴尊者那样,吃一个就超度一个,这样的降伏在 佛教中也开许。反之,没有这种能力的人,务必要竭尽全力断除杀生,不然,就会像《大智度论》所言: "莫夺他命,夺他命世世受诸苦痛。"

邪见:《毗奈耶经》、《四分律》中都说,对我们而言,即使生起一刹那的邪见,也将失毁一切戒律,不能列入佛教徒或出家人的群体中。而且,纵然你原来具足暇满人身,但从此之后,也不算是闲暇的人身了。一旦自相续已被邪见染污,即便兢兢业业地奉行善法,也不能踏上解脱之道。为什么呢?因为若想趋入解脱,必须对生死轮回、善恶因果有最基本的正见,如果你连这些都不承认,那行持善法完全是流于形象,而并非解脱之因。

所以,圣天论师说:"宁毁犯尸罗,不损坏正见。" 宁可毁坏戒律,也千万不能令自己的正见有损。龙猛菩萨亦云:"邪见者行善,其果亦难忍。<sup>168</sup>"邪见者就算行持一些善事,装模作样地磕头、修法,实际上所得的果报也仍是痛苦。此外,《成实论》中还说: "行善者将命终时,生邪见心,则堕地狱。行不善者死时,起正见心,则生天上。"可见,一念之差有时候特别关键。

北宋时期的无德禅师,教徒十分严格。一次,他 座下一位沙弥在走夜路时,不小心踩死了一只青蛙。 禅师得知之后,要求沙弥到后山去跳崖谢罪。沙弥万 分悲痛地来到悬崖边,往下一看,深不见底,跳下去 肯定粉身碎骨。他左右为难、进退维谷,于是号啕大

.

<sup>168 《</sup>亲友书》云:"若持邪见纵行善,亦具难忍之苦果。"

哭起来。正在这时,一位屠夫刚巧经过,见此就问他 为什么哭。他把原委老老实实地交代了,屠夫一听, 说:"你不过无意间踩死一只青蛙,罪业就这么重, 要跳崖才能消业。那我天天杀猪,满手血腥,罪过岂 不更是无量无边?唉,你不要跳崖,我来跳吧!"说 完,毫不迟疑地纵身跳了下去。由于他的忏悔心极为 强烈,眼见就要命丧深谷时,一朵祥云突然托住了他, 救了他一命。也有历史说他当下成就了,这也算是"放 下屠刀,立地成佛"吧。

可见,一念忏悔,就能清净无量罪业;而一念邪见,则会堕入万劫不复的深渊,而且由于认为诸佛菩萨都是假的,没有任何功德,那即使你造罪后想忏悔,也没有忏悔的对境了。所以,在一切恶业中,最可怕的就是邪见。为了避免这一点,大家理应经常祈祷上师三宝,同时要懂得佛教见修行果的真理,这样一来,自相续中隐藏的邪见种子,就会被智慧火慢慢焚毁,生生世世都会以正见来护持佛法、利益众生!

# 第六十五节课

### 思考题

- 1. 十不善业的异熟果是什么?它有哪两种划分方式?
- 2. 现在许多人肆无忌惮地造恶业,不择手段地赚钱,从而获得了不错的名利,那么这种现象是否有违因果规律?请说明理由。
- 3. 什么是同行等流果? 什么是感受等流果? 请举例说明二者的差别。
- 4. 杀生、不与取的感受等流果分别是什么? 你从自他身上能 发现这些规律吗?

戊四(十不善业之果)分四:一、异熟果;二、等流果; 三、增上果:四、士用果。

十不善业中的每一种,都有四种果报,即异熟果、 等流果、增上果、士用果。下面具体给大家作个介绍。

其实因果的道理非常重要。现在很多人对此一窍不通,做好多事情都违背因果,以至于今生极其苦恼,来世在无量劫中也会感受痛苦。因此,作为一个学佛的人,在所有窍诀中,首先要对"善有善报、恶有恶报"之理有坚定不移的信心。否则,很多人从小没灌输过这种观念,长大之后对三世因果有严重怀疑,甚至产生颠倒之见,更有甚者还肆意诋毁,这是相当可怕的!

要知道, 你诋毁因果只不过是自己见解错误, 但

古往今来真正能颠覆因果道理的,无论是科学工作者还是修行人,到目前为止一个也没有。有些人虽然不相信,但也仅仅是一种怀疑,根本无法举出颠扑不破的证据来。你们在座的有些人,从小因受环境、教育的影响,对三世因果始终半信半疑,甚至在最关键的时候,对因果并不那么确信,致使所有修行前功尽弃、功亏一篑,这是十分可惜的。作为一个有头脑的人,理应用最深细的观察力进行分析,倘若找不出任何漏洞,你应该对此心服口服,明白只是自己智慧浅薄而已。

前面已经宣讲了十不善业的道理,这对当前社会来讲非常重要。今天我们要阐述的是:十不善业造了以后,将会产生怎样的果?而且这种果势必会出现, 愚痴者、邪见者不信的话,最终只能是亲身去感受它的苦报。

下面介绍一下这四种果:

### 己一、异熟果:

十不善业中不论是杀生、偷盗、邪淫、妄语、绮语等任何一种,假如是以嗔心所导致,就会堕入地狱;如果是在贪心驱使下造成的,将会生为饿鬼;若是在痴心状态中进行的,则会转为旁生。因此,贪嗔痴这三种烦恼,能令众生分别堕入三恶趣,龙猛菩萨在《中观宝鬘论》中亦云:"由贪转饿鬼,以嗔引地狱,痴多成旁生,相反得人天。"

另外,《本事经》也说过:"具足贪嗔痴,无智见明慧,定不能解脱,生老病死等。"具有贪嗔痴的人,

由于没有智慧现见万法真相,故无法摆脱生老病死的痛苦。反过来说,此经又云:"远离贪嗔痴,具智见明慧,决定能解脱,生老病死等。"远离贪嗔痴的人,由于以智慧现见了万法真相,故一定能解脱生老病死的痛苦。

所以,贪嗔痴烦恼严重的话,比如你今天嗔恨心特别猛烈,发作时间也很长,那如果没有忏悔清净,其异熟果必会成熟于三恶趣中。所谓"异熟果",就是指不同的因最后成熟的一种果报。汉地《宗镜录》也专门讲了,异因成熟一果,如种子不同的苦因产生一种苦果,种子不同的甜因产生一种甜果,这即是异熟果的体性。

其实众生堕入三恶趣,除了三毒牵引之外,还有一种说法是:按照烦恼的粗重程度及动机大小,恶业也可分为上中下三品:上品恶业是指贪嗔痴全部具足、极其粗重,并且长期积累,以这样的滔天罪恶会下堕地狱;造中品恶业的人会投生饿鬼;积累下品恶业的人则转为旁生。

因此,造了什么样的业,就一定会感受它的果报。 《大宝积经》中也说:"众生造善恶,如影恒逐形。" 众生造的善业也好、恶业也罢,会像影子一样始终跟 着自己,果报即便没有马上现前,但到了一定时候, 相应的苦乐也定会无欺产生。

然而,现在许多具邪见者不懂这个道理,认为造恶业是获得金钱、快乐的途径,这种想法很不正确。要知道,造恶业的人所感受的快乐,是他以前行善的果报,就像一个农夫现在没有种庄稼,甚至将田地全

部毁坏了,可是他上一年所积累的粮食,足够享用一段时间了。表面上看来他虽然丰衣足食、吃穿不愁,可是未来的资粮无法积累,眼前这些享用完了也就没有了。

所以,业果的成熟,如《亲友书》中所说<sup>169</sup>,除 了极个别情况以外,一般而言,并非像用刀割身体马 上出血一样,今天造了业就今天成熟,而是需要一定 的时间。这种因果道理,大家务必要弄明白,同时也 应通过各方面来学习,否则,不承认因果的话,就会 如《涅槃经》所言:"不见后世,无恶不造。"所作所 为会相当可怕。

当然,最细微的因果,不要说我们凡夫人,就连阿罗汉也很难通达。记得《大智度论》中有个公案说:一次,佛陀和舍利子在祇园精舍附近经行,忽见老鹰在追逐一只鸽子,鸽子吓得惊慌飞逃,于是飞到佛陀身边躲藏。佛陀经行的身影覆在鸽子身上时,它顿时变得很安静,身体也不哆嗦了,内心也不恐惧了。佛陀再向前行走,舍利子的身影移到鸽子身上时,鸽子依然战栗不已、怖畏如故。

舍利子见此,就问佛陀:"我和您一样都灭尽了三毒烦恼,为什么您的身影盖覆鸽身时,它便无声无息、不再恐怖,而我的身影覆上鸽子,它却仍然惶恐如初呢?"佛陀回答:"这是因为你三毒已除,但细微的习气还没有断尽。"

佛陀又指着鸽子说:"你看看这鸽子的宿世因缘

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> 《亲友书》云: "有者所造诸罪业,纵未即时如刀砍,然死降临头上时,罪业之果必现前。"

吧,它失却人身转为鸽身已有几世了?"舍利子即用神通开始观察,结果发现在八万大劫中,这鸽子连续不断地一直转生为鸽子,看不出最早以前到底是什么。然后舍利子又观察它后世会投生为什么,发现在未来八万大劫中,它仍是连续当鸽子,看不出何时才能解脱。

于是他就询问佛陀,佛陀以无碍的智慧告诉他: "这鸽子在恒河沙数的大劫中,会一直转为鸽身。罪 业灭尽后才投生为人,经过五百世才能遇到佛法,并 逐渐获得解脱……<sup>170</sup>"

可见,对于特别深细的因果,阿罗汉都难以一一描述其前因后果,我们凡夫就更不用说了。现在世间上有些人,经常喜欢信口开河:"你现今所感受的一切,是前世什么什么果报。"这种现象,大家应该要谨慎。阿罗汉对因果都无法彻见的话,凡夫的分别念又能推测到什么程度,每个人应该心里有数。

概而言之,十不善业的异熟果,就是指造三毒恶业会堕入三恶趣,这一点大家要清楚。

己二(等流果)分二:一、同行等流果;二、感受等流果。

所谓等流果,是指以异熟果的牵引在地狱、饿鬼、 旁生中受苦之后,解脱出来获得人身时所感受的报

<sup>170 《</sup>大智度论》中,佛告舍利弗:"此鸽除诸声闻辟支佛所知齐限。复于恒河沙等大劫中常作鸽身,罪讫得出,轮转五道中后得为人,经五百世中乃得利根。是时有佛度无量阿僧祇众生,然后入无余涅槃,遗法在世是人作五戒优婆塞,从比丘闻赞佛功德,于是初发心愿欲作佛。然后于三阿僧祇劫,行六波罗蜜,十地具足得作佛,度无量众生已而入无余涅槃。"

应。

当然,不仅仅是人会感受等流果,包括恶趣众生, 也会感受这样的果报。例如,有些旁生前世喜欢杀生 的话,以等流果所感,这一世也喜欢杀生;有些旁生 前世爱吃草、不害其他众生的话,即生中也会有类似 的习气。

其实在藏文中,"等流果"的意思是果相似于因,造了什么样的因,便会产生什么样的果。《入阿毗达磨论》中也说:"果似因故,说名为'等'。从因生故,复说为'流'。"因此,果和因非常相似,果是从因出生,像甜种子产生甜果、苦种子产生苦果,这样的因果关系就叫等流果。

但不管是什么样的因果关系,大家都要记住一点:你造了因以后,果肯定会现前,这没有任何怀疑。《百业经》中常会提到:"纵经百千劫,所作业不亡,因缘会遇时,果报还自受。"《福盖正行所集经》<sup>171</sup>中也有个类似的教证说:"设经无量劫,彼业不能坏,果报成熟时,众生决定受。"所以,众生所造的业无论过多久,都绝对不会耗尽,一旦因缘成熟,果报定会亲自感受。这些道理,我们若用智慧去好好观察,其实对因果也很容易生起定解。

下面接着讲:等流果分为同行等流果、感受等流 果两种。

<sup>171 《</sup>福盖正行所集经》: 十二卷。龙树集,宋代日称等译。收于《大正藏》第三十二册。内容辑录能成就福德覆身之诸正行法。本经以布施、持戒为中心而修行诸德之见解中,未见龙树所说中道之空思想、大乘思想。

#### 庚一、同行等流果:

同行等流果,就是指今世与前世所造的业相同,前世你喜欢造什么业,今世在行为上也是如此。

如《萨婆多毗尼毗婆沙》中讲过<sup>172</sup>,牛主尊者前世常投生为牛,故今世长有两个喉咙,吃饭时像牛一样反刍;有个比丘走路经常蹦蹦跳跳,因为他前世是只猴子;还有个比丘,虽然已得圣者果位,但却经常喜欢照镜子,原因是他前世当过妓女。

可见,众生今生的爱好、习惯,完全是源自过去的习气。如果往昔以杀业为生,即生就会也喜欢杀生;假如前世以不与取为业,那今生也会喜欢偷盗。所以,有些人在孩提时代一见虫蝇便杀害,这也是在感受前世茶毒生灵的等流果。

从幼年时起,人们由于受各自业力所感,就会表现出明显的不同,纵然是一母所生的兄弟姐妹,也是有的喜欢跳舞唱歌,有的喜欢残杀众生,有的喜欢偷鸡摸狗,有的对此毫无兴趣而热衷于行善积福。每个人的习性之所以如此有差异,皆是前世旧习的惯性所致。

比如,藏地的单比尼玛仁波切,8岁就能将《入行论》讲得十分精彩。华智仁波切见后,感慨地说: "直品单比尼玛8岁为人宣讲佛法,看来宁玛巴的教 法正值辉煌期,前途无量!"

大家熟悉的歌手邓丽君,也是从小就酷爱唱歌。

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> 《萨婆多毘尼毘婆沙》云:"佛习气尽,二乘习气不尽。如牛齝比丘常作牛齝,以世世牛中来故;如一比丘,虽得漏尽而常以镜自照,以世世从淫女中来故;如一比丘常跳棚踯阁,以世世猕猴中来故。"

当时台湾听收音机是一般人的主要娱乐,邓丽君经常跟着学唱歌,再难的歌听几遍就会了,不到 10 岁,就拿下了黄梅调比赛的冠军。

还有我以前去云南时,当地人特别佩服跳孔雀舞的杨丽萍。听说她从记事起就爱跳舞,平时可以跟一朵白云学,可以观察一只小蚂蚁看它们怎么动,还有蜻蜓点水、孔雀开屏,大自然中的一切,都能激发她的创作灵感。如今她喜欢跳度母舞,我觉得这样非常好,否则,一辈子都模仿孔雀等动物的话,来世会变成什么也很难说。

其实演艺圈中有善根的人,经常会遇到一些给众生种下善根的节目,能结上这样的缘。而没有善根福报、业力深重的人,所编出来的歌舞直接或间接会损害很多人,甚至他已离开人世好久了,其作品仍有这种影响力,人们一看到、一听到,就会不断生起猛火般的贪心、嗔心、痴心。这可能也跟每个人的因缘和发愿有关系。

刚才所讲的这些行为,实际上都是源于前世的习 气。有些人从小就喜欢善法,而有些人一干坏事,眼 睛便睁得大大的,让他读书、行善就特别苦恼;有些 人天生就爱闻思修行,对善法功德一听就生信,而有 些人相续中遍满邪见,对善法没有半点意乐……这些 不同习性的根源是什么?就是各自的同行等流果。

我家乡那边有个老乡,不知道是什么原因,在我小时候就常说出家人的过失,每次一说起这个,他的嘴巴能说会道,一个小小的问题也一直放大,让很多人听得津津有味,并且对此信以为真。而一讲起出家

人的功德、善法的功德,以前他特别反对,现在虽不敢反对了,但一直三缄其口、默然不语。有时我故意在他面前说出家人多么好,可他听了以后,一点感觉都没有。所以,一个人前世怎么样,从今生中也看得出来。

佛经亦云:"过去生何处,当视今此身;未来生何处,当视今此身。"你过去是好人还是坏人,看看今生就清楚了:如果你今生对善法有信心、对恶法很厌恶,前世肯定是行持善法的人;反之,假如你今生一提起恶法便兴致勃勃,讲起善法就兴趣索然,则说明你前世的"专业"是搞恶业的。所以,你用不着去找有神通的人打卦,问自己的前世是什么人了要看看今生的言行举止,就会明白往昔到底是什么人了。同样,你来世会怎么样,从今生中也看得出来:倘若你天夭行持善法、做功德,来世必定越来越光明、越来越快乐,相反,则会不断地感受痛苦。

关于感受同行等流果,包括动物也是如此。比如, 鹞鹰、豺狼喜爱杀生,老鼠擅长偷盗,这都是源于往 昔的同行等流果。因此,不管是什么众生,今生的行 为跟前世有着密不可分的关系。比如法王如意宝降生 时,刚一落地就口诵文殊心咒,这说明他前世与文殊 菩萨有不共的因缘。此外,缅甸有个小女孩,只要看 见飞机、听到它的声音,就吓得尖声惊叫,这是因为 她前世是个日本军人,后在缅甸被飞机炸死了。

因此,了知这些道理之后,我们应对因果生起坚定的信心。假如你实在生不起信心,则不妨在有智慧的人面前提出疑惑,并举出充分的理由进行驳斥。不

过我想,你可能只是不明白的地方比较多而已,若想真正驳倒因果的存在,这是绝对不可能的。

总之,因果的这些基本道理,是特别重要的窍诀,你若对这些关键问题产生邪见,那么所得的法再高、再深、再妙,自己也不一定受益。现在很多人特别喜欢求大法,虽然我对此并不反对,但你的基础如果不稳,连个因果正见都没有,对善恶有报也怀疑,那就算修持的窍诀再殊胜,也不过是冰上建筑,不可能维持很长时间。

所以,我们现在最关键的是什么?就是要打好佛教基础。否则,如果没有因果正见,不懂生死轮回,也不了解宏观、微观的佛教世界,佛教的最深教言肯定无法接受。哪怕你已经得到了这些,但就像狮子乳无法用陶器盛一样,法器不合格的话,里面倒的甘露再美味,恐怕对自他也不会有利。因此,在这个问题上,希望各位要详细观察!

### 庚二、感受等流果:

十不善业中的每一种,都有两种感受等流果。

**杀生**: 前世造杀业的人, 今生必然要感受短命、 多病的报应。诚如《大萨遮尼干子所说经》所言: "杀 生无善报,短命多诸疾,来世生恶道,具受种种苦。"

杀生不但没有任何功德,反而招致的痛苦相当多。在这些果报中,首先就是会短命,比如有些婴儿刚一出生就夭折;有些人虽活了三四十岁,但突然就遇到横祸,死于非命。而且这种现象在多生累世中经常发生,就像前面讲的那只鸽子,无数世中连续不断

地变成鸽身,不可能从业网中脱离出来。

另一种果报就是多病。有些人从小到老一直遭受 多种疾病的折磨,可以说有生之年几乎没有不病的时候,吃什么药、看多少医生都无济于事,这肯定是往 世残杀殴打生灵的业报,如果没有好好忏悔,以后一 定会转生到三恶趣中。

所以,当我们生病的时候,不要一直冥思苦想非要摆脱这些疾病。当然,你去寻找各种治疗方法,也没什么不可以的,但如果一直认为这些病跟前世一点关系都没有,那恐怕是不合理的。有些病你花多少钱去治,丝毫起色也没有,但如果去念经,好好地忏悔,效果就特别明显,这说明什么?说明这些病应该跟往昔的业力有关。

当然,也有极个别疾病是四大不调或偶尔因缘而 引起的,采用药石之法可以治愈,但除此以外的一些 病,就应将精力放在发露忏悔上,下决心痛改前非、 弃恶从善。通过这种对治法,罪业得以清净之后,很 多疾病会特别稀有地自然就好了。

不与取:前世偷盗的人,将感得今生受用非常贫乏;即便有一点点财产,也会被强夺或偷走,被迫与敌人共同享用。所以,那些一贫如洗的人,与其勤勤恳恳、兢兢业业地劳作,还不如积累微如火星般的福德。《决罪福经》云:"种福得福,种贫得贫。先世不布施,今世则贫穷。"可见,发财最主要的因就是布施,假如你即生一毛不拔、悭吝成性,要想得到无比的财富,则无疑是痴人说梦。

常言道:"种瓜得瓜,种豆得豆。"佛教的《兜调

经》<sup>173</sup>中也说:"种麦得麦,种稻得稻。作善得善,作恶得恶。"还有《大般涅槃经》云:"种麦得麦,种稻得稻。"这种因果规律,以前学马克思辩证唯物主义时,有些老师以分别念驳斥过,但就算他们讲得言之凿凿,也找不出合理的依据来。所以,大家一定要清楚,就如甜种子会生甜果、苦种子会生苦果般,我们今生中造恶、行善,定会感召相应的苦乐。而且因与果的相续是同类的,毒药的种子不可能生出妙药,好手一些特殊情况,佛教中也是承认的。比如,你本来造的是恶业,但遇到殊胜对境作了忏悔后,此恶业不但不会成熟,反而还会变成功德。就像有些植物遇到其他种子的因缘,性质可能发生改变,这种现象也是有的。

故而,在因果的问题上,作为一个特别稳重的人,不管遇到什么情况,自己的正见都要牢不可破,而不能随波逐流,今天信这个上师说,明天信那个道友说,就像墙上芦苇一样随风飘荡、摇摆不定。

刚才也讲了,前世喜欢偷盗的人,必定会感受贫穷的果报。如果往昔没有造善业,从来没有布施过,那今生就算费尽九牛二虎之力,拼命地想赚钱,也不会有发财致富的因缘。甚至有时不但赚不到钱,反而会亏得一塌糊涂。

像那些光天化日强抢的土匪、趁人不备暗偷的窃贼,他们每次获得的赃物多不胜数,如果经常都是如此,整个大地恐怕也难以容纳;有些大企业的老板,

<sup>173 《</sup>兜调经》: 一卷,失译者。与《鹦鹉经》及《分别善恶报应经》皆《中阿含 鹦鹉经》之别译。兜调者,婆罗门名也。

一年中能赚好多亿,倘若长期这样赚钱,银行里可能都放不下;还有些享用信财的出家人、活佛、上师,平时得到的财物特别多,假如全部堆积在一起,够自己享用好几辈子了。然而事实上,这些人由于前世没有积累福报,虽像吝啬鬼一样守财不放,从来不愿意回馈社会,但到头来要么落得个饿死的下场,要么自己根本享用不到。因此,这些贪得无厌的人,其实算是世界上最贫穷的了。如《大宝积经》云:"若人多贪求,积财无厌足,如是狂乱人,名为最贫者。"

现在社会上有些老板,腰缠万贯、富可敌国,可是一辈子那么辛苦、那么劳累,还不如一个身无分文的乞丐自在。我曾看到一个乞丐,他在垃圾桶里捡个玉米棒后,把外面的皮一剥,就津津有味地吃了起来。吃完后再去河边喝点水,躺下来看蓝天白云,倾听河水轻轻唱歌,这种生活特别逍遥。或许他在睡觉的时候,安住于明空无二的境界中也不好说(众笑)。所以,假如你一天到晚忙着赚钱,所作所为对社会没有利益,对自己也没什么用处,这样就完全成了金钱的奴隶。

要知道,财富的多少,跟自己的福报有很大关系。如果你具备往昔布施的果报,那么不费吹灰之力,就会拥有一生享之不尽的财富。因此,你若想财富源源不断、滚滚而来,就必须精勤地上供下施,这是发财的唯一办法。这种果报即使你今生中没有现前,来世也必定会无欺获得。

我们南赡部洲是业力之地,前半生造业,后半生大多数都会成熟果报。倘若你遇到殊胜福田,那么转

眼之间, 善果成熟也是有可能的。就像《贤愚经》里 的一个人,家里非常贫穷,天天靠砍柴去卖来换点粮 食。有一天,他见一位独觉找不到饭,就把自己的食 物全部供养了。然后去山里砍柴时,他遇到一只山兔, 远远地把镰刀抛过去, 兔子当下就倒在地上。他正要 去拿时,兔子变成一个死人,直接跳到他背上,抱住 他的头。他刚开始很害怕,白天怕人看到,不敢回家, 只好等天黑再把死人背回去。一到家,死人自然落地, 变成了一具金人。后来此事传到国王耳里, 国王亲自 去看时, 见到的只是一具死尸, 可是在这穷人眼里, 却是明晃晃的金子。穷人还拿了少许金子献呈国王, 国王一见金子, 是自己从来没有见过的, 就问这些怎 么来的,他说是供养独觉的缘故。国王听了很欢喜, 就拜他为大臣,让他享有种种尊荣。174(这样的现象, 如今的社会上也比较多。有些人本来特别贫穷、但因为今生 遇到一些殊胜因缘,或者发了不共的善愿力,好像不知不觉 就发财了。)

所以,因果观念对我们来讲特别重要。尤其是作为佛教徒,如果你对因果不相信,最好先不要高攀大法,而应该学习《百业经》、《百喻经》中的因果公案,以及因明《释量论》中对此的详细剖析,看因果在名言中是怎么存在的?它跟外道的道理有何不同?假如你有了因果正见,在此基础上,修什么善法都很方便。就像一个农民有了田地,就可以在上面种各种庄稼。不然,你连最基本的因果概念都没有,那贪求再

 $^{174}$  详见《贤愚经·波婆离品》中阿泪吒的公案。此穷人阿泪吒,即为阿那律尊者之前世。

多的其他功德, 最后也可能毁于一旦。

因而,大家一定要掌握这些关键窍诀,不要为了 发财去欺骗别人,或者一门心思干些偷盗等勾当。不 然,内心所想与身体所行背道而驰,最终不但来世会 于数劫中堕为饿鬼受苦,今生以业力感召也会变得越 来越穷、越来越惨,即便拥有微乎其微的财产,自己 也没有权力享用。就如同以前有个人,好不容易买了 本好书,却被另一个人抢走了,17 年后他还念念不 忘,不停地念叨,但却无计可施。这种现象,也跟自 己的福报有关。

还有些人生性吝啬,越富裕就越觉得贫困,似乎自己一无所有,甚至财产也成了造恶之因。这些人虽然拥有大量财富,看似财力十足,但这些钱若自己舍不得用,也不愿上供下施为今生与来世积累福德,那么他们比穷人更可怜。为什么呢?因为穷人虽然没钱,但却没有守护财富、积累财富的压力,每天活得很轻松安闲。可是这些身家不菲的富人,不要说拿钱作功德,连自己吃穿都舍不得,现在就已感受到了饿鬼的等流果——《入中论释》讲过一种守财饿鬼,天天置身于财宝的包围中,却只能看而不能用。或者也像大企业的财务管理员、银行的点钞员,整天都在拼命数钱,一笔笔巨款从手中经过,但自己口袋里的却寥寥无几。

以上所讲的这些现象,究其原因,都是不清净布施的报应。《毗耶娑问经》讲过33种不清净布施,送别人酒、肉、烟都属于这个范畴,方便时大家可以看一下。倘若你前世作过不清净布施,今生就可能变成

守财奴,每天对金钱看得到也摸得着,但自己却特别"贫穷",根本没有权力使用。

综上所述,我们作为修行人,即生中知足少欲很重要,在此前提下,对前世的因果也要值得重视。倘若你自己有福报,经常无勤就能得到财富,那去享用也可以。但若实在没有福报,今生再怎么努力也不能如愿以偿,那也没有必要太伤心,只要生活过得去就可以,不应该要求太高。

如今包括藏地有些人,内心的贪欲特别强,这个 也想要、那个也想要,要的东西太多了,福报跟不上 的话,就会开始贪污,通过各种手段去骗钱,做出种 种不如法的行为,最终给自己带来许多痛苦。其实一 个人快乐与否,关键取决于内心。内心调整好了,在 短暂的人生中,遇到什么事情都会想得开;反之,倘 若内心欲壑难填,就算你拥有得再多,也不一定幸福。

现在有些人可能是前世的业力吧,想象力特别丰富,动不动就天马行空地乱想一通,有些根本不现实的东西,也能在脑海里一直盘算:"听说三十三天有裸如意树,可以满足一切所欲,我要想办法得到它!""听说美国是有钱人的天堂,我一定要想方设法发财,然后去那里定居。到时我要买架私人飞机,它该怎么加油呢?我现在要上网查查,这个首先要准备好,不然到那边可能来不及……"这些人真的特别可笑,不要说这一辈子,就算许多世也不一定能实现的梦想,他却天天在打如意算盘,有时候看起来非常愚痴。

因此,大家要根据自己的情况,尽量过一种比较简单的生活,不要奢求太多。爱因斯坦也说:"简单淳朴的生活,无论在身体上和精神上,对每个人都是有益的。"至于你在生活中会不会发财,则跟前世的福报有关。明白这个道理后,有钱也不必太开心,没钱也不必太难过,应当随遇而安,这一点很重要!

# 第六十六爷课

#### 思考题

- 1. 请引用《华严经》的教证进行分析,邪淫、妄语、离间语、 恶语、绮语、贪心、害心、邪见,分别会招致什么样的感 受等流果? 你自己如今正在感受哪些?
- 2. 现在社会上,很多夫妻关系都非常紧张,这是什么原因造成的?明白这个道理,对你有哪些帮助?
- 3. 我们今生在遭受一些痛苦时,应当以什么心态来面对?如何将其转为道用?
- 4. 你平时喜欢给人起外号吗?看到身体有缺陷的人时,你对他们有起码的尊重吗?通过学习这节课,你以后会有哪些改变?

《大圆满前行》正在讲"十不善业之果"。昨天 已讲了杀生、不与取的感受等流果,今天接着讲邪淫 的感受等流果。

**邪淫**:前世邪淫的人,今生将感得丈夫或妻子相貌丑陋、懈怠懒惰,双方犹如仇人一样经常吵架,势不两立。佛陀在《华严经》中云:"邪淫之罪……若生人中,得二种果报:一者妇不贞洁;二者得不随意眷属。"

现在世间上大多数夫妻,还没有结婚之前,一天 不见对方,就如隔三秋、相思入骨,好像失去了如意 宝般身心不安。但结了婚以后,过不了多久就像不共 戴天的怨敌,整天无休止地吵吵闹闹,甚至大打出手,一方只要不在眼前出现,另一方就如释重负,感觉非常轻松舒服。他们认为夫妻不和的原因,往往在于对方性格恶劣,人品不贤善,对自己没有良心,对家庭不负责任……却不知这完全是各自前世邪淫的等流果所致。

尤其是现代人,不像古人一样零散而居,大多数都是住高楼大厦,夫妻间只要半夜三更开始吵架,就会搅得四邻不安,周围的人一直听到哭闹声、喊救命、砸东西,想睡也睡不着。之所以发生这种现象,一方面是如今人们缺乏伦理道德、家庭观念,以至于常以种种原因导致家庭不和,给双方带来极大的痛苦;另一方面,也是他们缺乏佛教的因果观念,总认为凡事都是对方的错,把责任统统推到别人身上,却从来没有考虑过自己。

我认识汉地一个特别出名的明星,她演的很多电影,大家都非常喜欢。她曾告诉我:"通过学习佛法,尤其是看了《前行》后,我心态有了很大转变。过去始终觉得工作中、家庭中发生的好多事,都对自己不公平,现在才明白并不一定都是别人的问题,也应从自己身上找原因。现在,我的生活态度有了一种新的改变。"可见,很多人只是没有学过佛罢了,如果真的学了,佛法会给心灵带来许多有意义的东西。但如果不懂这一点,想完全依赖外在的物质满足自己,或者拼命从他人身上寻找快乐,简直是难如登天。

其实,夫妻之间发生争执,理当认识到这是自己往昔造恶业的果报,尽可能地忍气吞声,不要心生嗔

恨、大动肝火。在这个世间上,家庭和合很重要,一个人若能与家人和睦相处,他的心情肯定快乐,所做的事情也会有意义。否则,比如一个学校的校长天天和妻子吵架,那他心情不好的话,跟老师开会、接触时,除了有特殊境界的人以外,通常都会把气撒在老师头上。各个老师的心情受到影响之后,这种情绪也会直接带到教室里,传递给每一个学生……同样,只是普通通一个人,但跟家人吵架心情很差的话,也会直接或间接波及四周的很多人。因此,夫妻之间在相处时,最好能如帕单巴尊者所言:"夫妻无常犹如集市客,切莫恶语争吵当热瓦。175"

现在许多男女刚在一起时,喜欢发誓要同生共死、不离不弃,可这种誓言往往只是一时热情,甚至有人今天发誓了,明天就分手了。其实作为在家人,理应珍惜彼此的缘分,不要动不动就吵得面红耳赤,否则,你们两个大吵大闹的话,下面的孩子在哭,上面的老人也在哭,但他们再怎么哭也没用,你的嗔心没有消失之前,别人怎样劝都无济于事。

实际上好多夫妻吵架,只是源于一点区区小事, 他们不可能为国家大事而吵,也不可能因为"你发了 阿罗汉的心、我发了大乘菩提心",为了各自发心不 一致而吵。对很多在家人来讲,吵架似乎成了生活不 可缺少的一部分。前不久,学院一位法师去我家乡传

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> 当热瓦,指当热地区的人。据说帕单巴尊者有一百个"当热瓦"的教言。此颂的意思是,夫妻聚在一起也是无常短暂的,就像集市场上的两个人,偶尔接触一下,很快便各自分开了。

法时,就问当地老百姓:"谁能保证以后跟家人不吵架的,请举手!"结果只有一人举手,但旁边的人都悄悄议论:"他家天天在吵,不可能的……"后来这位法师实在没办法,只好又问:"你们以后肯定会跟家人吵架的,请举手!"此时,大家都齐刷刷地举起了手。

由此可见,"当热瓦"的教言真正实行起来,确实有一定的困难,但即便如此,了知这些道理也很重要。现在有些人学了《入行论》、《前行》后,不信佛的家人常对我表示感谢,说从此之后两人吵架少了,虽不能做到彻底杜绝,但至少能互相理解、互相包容了。其实这个很重要! 作为佛教徒,不一定人人都要离始出家,故你们在家时,与家人和睦相处相当关键,毕竟家庭是社会的组成单位,只有家庭和谐了,社会才会真正安宁。

对一个学佛的人而言,家人或许是你前世不共戴天的仇人,今生也成为修行的恶缘;或许是你生生世世共同发愿的道友,今生成为修行的善缘。但不管怎么样,你们既然集聚在一起了,就是一种因缘,最好能够彼此理解,这样一来,对自己的修行也会有帮助。然而,如今很多夫妻不懂这个道理,经常只盯着眼前矛盾不放,认为都是对方的错,从来不去观察自己,以至于家中经常硝烟不断、战火纷飞,这是非常遗憾的!

**妄语**: 前世爱说妄语的人, 今生将感得常常遭到诽谤, 或者上当受骗。《华严经》中也说: "妄语之

罪……若生人中,得二种果报:一者多被诽谤;二者为人所诳。"

有些人常被别人欺骗,甚至去商店买个东西,也会买到假货,而且平时总无缘无故蒙受不白之冤、妄遭诽谤,其实这不能怪别人不好,而要明白这是自己前世说妄语的果报。如《正法念处经》云:"若人妄语说,彼人速轻贱,为善人舍离,天则不摄护。"爱说妄语的人,名声、地位、财产始终会遭受不顺,善良的人都会舍弃他,天人和护法也会不管他、远离他。

因此,明白这一点之后,我们受到欺骗、诽谤时,对他人不要恨之入骨、以牙还牙,而要尽可能地观想:"依靠这场风波,可以净除我前世对他人造谣、诽谤、说妄语的累累恶业,令我的修行得以增上。这样看来,他对我的恩德实在不薄。"尤其是修行比较好的人,当遭到别人毁谤时,根本不当作一回事,不像有些人,小小的误会就受不了:"天哪!我从来没有偷过东西,他竟说我偷东西了,我真想把他狠狠揍一顿,呜呜呜……"

持明无畏洲(智悲光尊者)曾讲过:"怨敌反对亦使修行增,无罪遭到诬陷鞭策善,此乃毁灭贪执之上师,当知无法回报彼恩德。"通过对怨恨的敌人修忍辱,自己修行境界能日益增上,甚至还有开悟的可能。同时,你明明没有过失,别人却无中生有地诬陷你、冤枉你,依此也能断除对世间的贪执,觉得轮回没什么可靠的,自然会鞭策自己勤修善法。所以,各种逆境和违缘,是毁坏我们对世间贪执最好的善知识,与根本上师没什么差别,其恩德实在无法回报。作为真

正修行好的人,在遇到他人诋毁、非议时,会很珍惜 这种难得的机会,并能将其转为道用。

当然,即便毁谤可转为道用,但我们在与人相处的过程中,也一定要断除妄语。佛经亦云:"实为第一善,妄语第一恶,舍过取功德,是人人中胜。"不然,你骗了人家一次的话,他就会"一朝被蛇咬,十年怕井绳",永远都不相信你所说的话,始终认为你在骗他。因此,语言真实特别重要,《二规教言论》也讲了"正直"的许多功德,若能具备这一点,对自己的生活也好、解脱也好,都有非常大的利益。

**离间语:**前世爱说离间语的人,今生将感得眷属、 仆人之间格格不入,或者主人遭到攻击等。《华严经》 云:"两舌之罪……若生人中,得二种果报:一者得 弊恶眷属;二者得不和眷属。"

比如说,有些上师的弟子、官员的随从、公司的下属、家里的佣人等内部之间相互不和,经常吵架、打架,上师或主人再怎样费尽口舌,也始终没办法平息,他们不但不听从,反而还强词夺理,进行辩驳。我就看到有些寺院和集体中,当住持或领导特别苦恼,因为下面的人根本不听,这样你当了也没什么用,就算说一百遍,他们也不会听,甚至闹得更厉害。这种集体还不如早点散了好,但却一直散也散不了,合又合不了,成天吵吵闹闹的,特别痛苦。

还有些家庭里的雇佣,主人指派做一件简单的小事,但说了两三次,他们还是充耳不闻。直到主人勃然大怒,声色俱厉地加以呵责,这些人才慢吞吞地开

始行动,极不情愿地勉勉强强把事情完成。做完之后 也不向主人汇报结果,敷衍了事,性格一贯恶劣。这 是什么原因呢?就是主人前世挑拨离间的业报成熟 于身,因为此种恶业所感,自己所生之处,环境非常 不好,周围始终不和合。如《正法念处经》中云:"何 人两舌说,善人所不赞,生处常凡鄙,在于恶处生。"

我们不管是学院、还是外面的学会,由于法王如意宝的加持,从大的方面来看,四众道友还是比较团结。当然,这里并不是极乐世界,每个人也不都是一地以上的菩萨,因此一些小的冲突也在所难免。但总体来讲,这么多年来,我们解决不了的大矛盾,从来也没有碰到过。

所以,在座很多法师和居士,今后在共同学习的过程中,与人和睦相处很重要。作为学习大乘佛法的人,若连跟人沟通的能力都没有,那么修安忍恐怕只是句空话了。在这个社会上,宽容和谅解非常需要,假如我们能摆脱自私自利,经常体谅别人、理解别人,即便别人做错了也能原谅他,那这样的大乘理念,就会给当今社会带来一种新气象。

最近我遇到了一些韩国人, 其国内正在筹划举办佛教文化节, 以庆祝《高丽大藏经》出版 1000 周年。他们很想了解《大藏经》对人类社会到底起到什么作用, 于是便对我进行了采访。我由衷地告诉他们:"佛陀的《大藏经》, 确实是世间上唯一的如意宝。为什么这么讲呢?你们想一想, 汉传佛教极个别的经典, 如《金刚经》、《阿弥陀经》、《心经》、《楞严经》, 影响了多少人的人生观和价值观? 寥寥几部经就有这

么大力量,那么《大藏经》的所有内容如果有人去研究、去领会、去修持,这个意义将是什么样的?大家可想而知。拿如今的藏地来说,不管是西方人、东方人,纷纷都来这里探求,原因是什么呢?就是因为它在《大藏经》方面,有着完整的研究和传授,无数人从中得到了真实的利益。

现在这个社会,各种各样的书籍琳琅满目、数不胜数,但即便如此,人类唯一的珍宝,我认为就是佛陀的语言。佛陀在 2500 多年前所传授的教义,尽管没有音频、也没有视频,只有文字完好无损地存留于世,但它的内容只要你懂得一点点,不管是什么样的社会、团体、家庭,即会得到真实的快乐。

我们都知道,快乐是每个人都追求的,然而它并非安立于物质上,而是心灵上的一种满足。若想得到这种快乐,几部佛经便已足够,正如《水木格言》中所言<sup>176</sup>,一个极度干渴的人,并不需要喝光所有的江河,只要喝了江河里的一部分水,就足以解渴。因此,《大藏经》对当前人类来讲特别重要!"

总之,刚才也讲了,离间语的过失非常大,我们造过这种恶业的话,一方面应该对此生起追悔心,另一方面,以后要尽量化解自他之间的怨恨,哪怕看见两个人在吵架、关系不和,也应当尽心尽力去劝解。否则,据说现在个别学校的老师,见学生打架就非常兴奋,觉得特别好看,不但不去劝架,反而在一旁煽风点火,唯恐天下不乱。这种行为就非常不好、将来

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> 《水木格言》云:"诸法纵难知全,少知亦得大利,江河虽难全饮,少饮亦能解渴。"

## 的果报也会相当可怕,大家一定要注意!

恶语: 前世爱说恶语的人, 今生会感得经常听到不悦耳的话语, 自己所说的语言也成了争论的话柄。 《华严经》云: "恶口之罪……若生人中, 得二种果报: 一者常闻恶音; 二者所可言说恒有诤讼。"

在所有不善业中,恶语的罪业极为严重。藏地有句谚语说:"虽无箭尖利刃语,亦能刺入人心间。"汉地也有种说法是:"良言一句三冬暖,恶语伤人六月寒。""利刀割体痕易合,恶语伤人恨难消。"尤其是修行比较差的人,听你讲了100天的教言,可能一个偈颂也记不住,但若有一次批评他10分钟,他会记性特别好,永远把它记在心里:"啊!您批评的这句话,把我的心彻底伤透了……"

特别是一些女众,心很奇怪,不注意的话,就把她们得罪了。甚至有时你根本没有批评她,她却觉得:"上师在批评我啊,完蛋了!哇——天也垮下来了,地也裂开了,整个世界一片黑暗。我没有希望了,只有离开了!"其实,天本来是无为法,不可能垮下来;地震又没有出现,地也不会无故裂开,但在她的分别念中,认为刚才这句话足以令天崩地裂、日月无光。所以,我对女众不敢随便批评,一般都是赞叹、赞叹,因为她们的心很脆弱,稍不留神,就被有些话刺伤了。

不过,口出恶语的过失,确实可怕。尤其是对严 厉的对境,像上师、圣者、三宝等,哪怕只说一字一 句,比如恶口骂人、恶语中伤,或取外号来取笑他的 缺陷,也会酿成多生累世不能从恶趣中解脱的苦果。 举个例子来说,《根本说一切有部毗奈耶》中记载<sup>177</sup>:从前,在广严城一次大节日时,五百个渔夫在众人的帮助下,费尽全力捕到了一条庞大的摩竭鱼。这条鱼形状怪异,有人头、马头、象头、牛头等<sup>178</sup>,长着十八个头、三十六只眼睛。大家见后觉得特别稀有,辗转相告,引来了众人的围观。

这时,佛陀也带领诸位比丘来到河边,以神通加持摩竭鱼回忆起前世,讲说人语:原来,此鱼在人寿两万岁的迦叶佛时期,名为劫比罗,其父是位外道婆罗门,学识渊博、智慧超群,除佛的声闻弟子外,再无有出其右者。劫比罗长大后,父亲临终前嘱咐他:"我去世后,你去诸大辩论场所都无须疑惧,但唯有迦叶佛的声闻弟子,因彼宗甚深难测,世论不能折服,俗智难以了知,千万不要跟他们辩论,否则难以取胜。"

后来,国王有一次举行大型辩论赛,劫比罗技压群雄、大获全胜,保住了国王先前赐封给父亲的封邑。 母亲因顾虑佛的声闻弟子会辩败劫比罗,现有的封邑 仍可能失去,就要劫比罗不顾其父亲的遗嘱,去与比 丘们辩论。劫比罗前去试探,结果发现无力折服比丘。 母亲便让他出家,待学完三藏佛法后,再与比丘们辩 论。

劫比罗遵母命出家后,广学三藏,成了大法师,辩才无碍。这时母亲催促他摧伏佛的声闻弟子,劫比

<sup>177</sup> 详见《根本说一切有部毗奈耶》卷9中劫比罗的公案。

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> 《根本说一切有部毗奈耶》云:"其摩竭鱼有一十八头、三十六眼,或有人头,或有象头,或有马头、骆驼头、驴头、牛头、猕猴头、师子头、虎头、豹头、熊头、罴头、猫头、鹿头、水牛头、猪头、狗头、鱼头。"

罗说自己只精通教理而未证圣果,而其余比丘教证俱通,势必难以摧伏。但母亲仍再三坚持,劫比罗无奈只好登上法座,初说正法,后说邪法,结果遭到诸比丘呵责。母亲见后心生一计,让劫比罗再次说邪法,被比丘们呵责时,口出恶言咒骂比丘,比丘们听到咒骂必定默然不答,这时围观的人便会以为比丘辩败而无法作答。

劫比罗天性孝顺,因而再次辩论时,按照母亲的要求,在理屈词穷时,咒骂比丘们为马口、骆驼口、狮子口等,这时部分比丘果真闭口不言,大家就以为他辩赢了。(一般来讲,脾气特别不好的人骂人时,智者谁都不会搭腔。)事后母亲大喜,让劫比罗还俗回家。但劫比罗因在僧团中呆了很长时间,对佛法已生起信心,故不愿回家,并发愿在生死轮回中,再莫遭遇如此恶知识母亲。然而,因他恶口詈骂僧众,命终后堕为摩竭大鱼,感受了无量的痛苦。

这个公案,法王如意宝经常都会讲,还有法王的上师托嘎如意宝也常提起,并要求所有眷属和弟子不能给人取绰号。在我们学院,以前法王如意宝讲《百业经》时,特别希望听受的人越多越好,但不少法师认为《百业经》只是故事,没有什么不懂的,当时就以各种借口出去了,上师显得很不高兴。其实恶语的果报相当可怕,如果不懂这一点,没有这种因果基础,那密法听得再多也没用。所以,大家以后在这方面一定要注意。

还有,过去一位比丘尼,称呼其他比丘尼为"母狗",结果自己五百世生为母狗。这个故事出自《百

业经》,经中说:释迦牟尼佛在世时,城中有一条母狗,它前世是迦叶佛时期的比丘尼,讲经说法非常厉害,得到的供养也特别多。后来,她发心将所得的财物供养僧尼二众,以维持他们的生活。有一次,她遇到急事请僧众帮忙,但大家诵经很忙,不能舍离善法去帮她。于是这位比丘尼心生嗔恨,口出不逊道:"我平时对你们以财供养,事事关照,可我遇到急事,你们谁都不肯帮忙,一点良心也没有,简直像母狗一样!"由于她恶口谩骂僧众,最终五百世中都转为母狗。诸如此类的实例多之又多。

所以,我讲《极乐愿文》时也说了,平时不管在居士团体还是出家僧团中,都不要骂别人是什么动物,或以"瞎子"、"胖子"等名称取笑他人。我学校里就有个孩子,眼睛不好,别人常取外号嘲笑他,致使他在人群中特别自卑,好像活在人间没有意义,人生过得非常可怜。所以,我们看见身体有残缺的人时,千万不能说难听的话去伤害他。

甚至说些让人不欢喜的话语,也要尽量制止。有些人见病人身体憔悴,脸上皱纹比较多,就大惊小怪道:"啊!你那么难看,头发都白了,皱纹这么多。哎哟,完了完了,你现在没有希望了……"本来别人有许多美德,也有一些庄严的部分,但他却视而不见、避而不谈,非要把人家的缺陷拿出来放大。这样的话,如果对方特别执著这些,就会痛苦万分:"呜呜,所有人都觉得我老了!"因此,我们作为大乘修行人,护持别人的心很重要,与此同时,口里也不要说恶语,如果能这样,《受十善戒经》中云:"若能不恶口,是

名大丈夫,人中端正者,一切皆乐见。"

否则,有些人口齿伶俐、吹毛求疵,大家都不敢接近他,一接近的话,要么说你的缺点,要么说你的 过失,赞叹的词基本上没有。这种人说过失就口若悬河、滔滔不绝,什么词都会用,而一讲起功德就噤若寒蝉,这是非常不合理的。因此,我们平时在说话时,要和和气气、温文尔雅,尽量不要说很难听的语言。

尤为值得一提的是,在日常生活中,因为菩萨显现上跟凡夫一样,有病有痛苦,平时也要吃饭走路,犹如混在人群中的便衣警察,装得特别特别像,根本看不出哪些是菩萨、哪些是凡夫,因此,我们理当对一切有情都观清净心,宣说称赞他人的功德。不然,如果对一位菩萨妄加诽谤、恶语中伤,这比杀害三界所有众生的罪过还严重。乔美仁波切在《极乐愿文》中也说:"诽谤菩萨之罪业,较杀三界有情重,发露忏悔无义罪。"

以前曾有一位禅师,他非常善于绘画,可是每次作画前,都坚持买者先付款,否则决不动笔,这种作风让许多人不理解,经常对他颇有微词。而且他有时为了赚钱,什么都能画,有次人们故意羞辱他,问他能否在女人的裙子上画,他说可以可以,只要多给钱就没问题。大家都觉得不可思议,不知他为何只要有钱就好,受到任何侮辱也无所谓。

后来人们才发现:原来,这位禅师居住的地方常 发生灾荒,富人不肯出钱救助穷人,因此他建了一座 仓库,贮存稻谷以供赈济之需;此外,又因他师父生 前发愿修建一座寺院,为了达成师父的遗愿,禅师付 出一切代价,不惧任何骂名毁谤。当完成这两大愿望后,禅师立即抛弃画笔,退隐山林,从此不复再画。他只说了这样的话:"画虎画皮难画骨,画人画面难画心。"这时人们才知道他很了不起,其所作所为真正是为了佛法、为了众生。

由此可见,不能单凭外在去评论一个人好坏。有时候特别平凡的人,或许就是文殊、观音等佛菩萨的化现,单看表面,是根本看不出来的。现在汉地有些人认为,大成就者肯定是胖胖的,所以有些假活佛为了显得胖一点,就吃各种各样的东西。其实这种行为很荒谬,经典中并没有讲特别胖的才是菩萨,否则,那老猪最可能是菩萨的化现了。

所以,我们要对一切众生都观清净心,这样才不会有罪过。然而,这对凡夫来说比较难,在他们眼里,除了自己以外都是坏人,这个也不好、那个也不好,从而很容易诽谤菩萨。因此,真正想修行解脱的人,这些无意义的罪业都应该避免!

**绮语**:前世爱说绮语的人,今生将感得自己的话没有威力、没有份量,口才拙劣,明明坦率直言,可别人却不信以为真,在大庭广众中讲起话来,也感觉自己气势薄弱。《华严经》云:"无义语罪……若生人中,得二种果报:一者所有言语人不信受;二者有所言说不能明了。"

因此,我们平时要说些有意义的话语,如佛经方面、利益众生方面的,而没有意义的语言,没必要一直讲个没完没了。《正法念处经》也说:"观绮语如刀,

一切常远离,常行于正语,是人生善道。"绮语就像锋利的刀一样,能够伤害自他,没有什么利益,故要常讲与解脱生死有关的话,若能这样,此人便可转生于善道。否则,说绮语的果报也很严重。

**贪心**:前世贪心重的人,今生会感得凡事不能称心如意,经常事与愿违,遭遇不幸。《华严经》云:"贪欲之罪……若生人中,得二种果报:一者多欲;二者无有厌足。"

《正法念处经》中也说:"多欲大恶疮,若生于心中,其人贪欲故,昼夜不得乐。"什么意思呢?贪欲就像一个大恶疮,如果生在你心里,那无论是贪人还是贪财,白天晚上都不会快乐,晚上睡也睡不着,白天也会过得很痛苦。而且对贪心重的人来说,就算金银财宝、各种资具如雨般降下,他也不会感到满足。《中阿含经》云:"天雨妙珍宝,欲者无厌足,欲苦无有乐,慧者应当知。"所以,具有智慧的人理应了知,欲妙只能带来痛苦,绝不会有快乐可言。故我们不要每天拼命地希求钱财,而应尽量住于知足少欲的生活中。

**害心**:前世害心重的人,今生将感得经常担惊受怕、危机四伏。《华严经》云:"嗔恼之罪……若生人中,得二种果报:一者常为一切求其长短;二者常为众人之所恼害。"

佛经中也说:"心是第一怨,此怨最为恶。"可见, 怨恨、伤害别人的心,是世间上最恶的。反过来说, 《大集经》言: "忍为世间最,忍是安乐道。"安忍是世间上最好的,是最快乐的道。因此,我们要经常修持安忍。

**邪见**:前世邪见重的人,今生往往陷入恶见之中,常被欺诳搅得心烦意乱。《华严经》云:"邪见之罪……若生人中,得二种果报:一者生邪见家;二者其心谄曲。"

尤其是往昔造恶、没有福报之人,即生很容易就生邪见;反之,有福报、有善根的人则并非如此。在我们学院,福报不错的人,轻而易举就能生起正见,只要学了一两部论典,因果正见、空性正见马上便可产生。可是福德浅薄的人,就算学了再多经论、依深可产生。可是福德浅薄的人,就算学了再多经论、依深不可是有。如《法华经》云:"薄德少福人,众苦所逼迫,入邪见稠林。"这种人每天被痛苦所逼,今天身体不行、明天生活不行,今天被这人欺负、明天鬼那人关系不好,而且看谁都不顺眼,觉得上师讲得不对、道友讲得不对,甚至佛陀也讲得不对。明明,这就是邪风的感受等流果。

总而言之,但愿我们生生世世不要有贪心、害心、 邪见,这三大特别可怕的烦恼务必要断除。纵然不能 从种子上根除,也应该了知它的过患,依止正见而闻 思修行,尽量做到无贪、无嗔、无邪见!

# 第二十七岁课

#### 思考题

- 1. 什么叫增上果?它是不是指所造的业会成熟在外境的地水 火风上?为什么?
- 2. 十不善业、十善业的增上果,分别是什么样的?请一一说明。
- 3. 如今天灾人祸频频不断,这是什么原因造成的?要想改变这种现状,应当从何处下手?你对此有哪些看法?
- 4. 若想受持十善戒,应当具备什么样的条件?倘若不能全部受持,那该怎么办?你是如何受持的?

《大圆满前行》这部论典,内容非常丰富,学起来也是非常大的工程。对我来讲,能圆满传授这部论典,是毕生中最重要的一件大事;对你们而言,最好也能听受圆满,前面的如果没有听全,希望通过光盘、法本来补上,后面部分只要你有信心、有决心,善始善终应该没有问题。只有这样,对终生修行才会创造一个很好的缘起。

同时,大家在听受的过程中,心必须要专注,最好是以欢喜心、恭敬心认真谛听。假如实在没有这样的心态,行为也一定要如理如法,否则,你听了再多法也没用。佛陀在经中曾言:"不恭敬者勿说法。"可见,听法完全是自由的,有恭敬心、欢喜心就可以听,

但如果没有的话,则不应该给他讲法。

我们学院里的道友,因为长年闻思的缘故,听法的习气、行为比较不错,但极个别城市里的人,似乎没有这种概念,他们在看光盘的过程中,经常随便上卫生间、打电话、发信息、吃东西……其实,听法时最多是可以喝点水,除此之外,一切世间行为都应该放下。城市里的人虽然很忙,有很多琐事,但一堂课充其量只有一个小时,这么短的时间你都不能关机,让心静下来的话,那学法就成了一种表面形象。所以,大家以后不管听什么课,都要尽量如理如法,不能只是虚有其表——今天来、明天不来,或者前半节课来、后半节课不来,这都是对因果不重视的态度,今后一定要逐渐改正过来。

当然,如今大多数人还是很不错的。以前我去城市里给人讲课时,一见到下面人的行为,就感到特别悲伤。但这几年来,通过网络、光盘的弘法作用,不少人已对闻法的基本威仪有所了知,许多行为也变得如法了,这是很让人欣慰的。然而还是有极少数人,在闻法时存在一些小问题,他们可能是不了解闻法规律;可能是过去虽然了解,但现在已经忘了;还可能是中间产生一些烦恼所致……不管怎么样,大家在闻法过程中,一定要尽可能地如理如法。

下面继续讲"十不善业之果"。前面讲完了异熟 果、等流果、今天是讲增上果。

己三、增上果:

增上果, 是指造业后成熟在外境上的报应。

当然,它的意思并不是说,自己所造的业会成熟在外境的地水火风上,而是指业力对外境所产生的作用。就拿监狱来讲,它可以说是犯法的这群人以罪业形成的环境,但并不是指他们犯法之后,罪业就成熟于外境的监狱上了,自相续不必承受任何果报。《增一阿含经》亦云:"由十恶之本,外物衰耗,何况内法?"由此可见,造了十种不善业后,外在的环境是会受到影响的。

其实,我们现在的器世界,也是以众生共业而形成的。《俱舍论》中讲"先前有情如色界……"时说过,在初劫的时候,人类跟色界众生一样,身体自然发光,根本不需要饮食,但后来由于贪执地味乃至财物,内心慢慢变得越来越坏,外境也随之每况愈下、日益恶劣。所以,内心和外境之间是互相起作用的。一个人的内心若产生极大痛苦,那么在他的眼中,外境也会变得特别丑恶,这是一种自然规律。

此处所讲的增上果,主要是侧重于外境上的报应,亦即业力与外境产生一种相应关系。那么十不善业的增上果,分别是什么样的呢?

**杀生:** 造杀业的人,会转生在环境不优美,或是深谷、悬崖、险地等威胁生命的地方。

不与取:造了不与取的恶业,则会生于庄稼常遭 霜冻冰雹袭击、树木不结果实、饥荒时有发生的地方。

前段时间,因为有些孩子读书的问题,我需要跟一些农民交往。在此过程中,有个农民告诉我:他们当地不知是什么原因,每年在庄稼成熟时就来一场冰

雹,把庄稼打得七零八落,以至于好多年几乎都颗粒无收。实际上,这即是他们的共业所感。就像汉地一些有钱人,全都住在豪华的别墅中,周围的风景非常优美,各方面的条件也极其优越;而有些乡村的农民,始终住在又破又小的土房里,环境特别肮脏,条件也特别差,这是什么原因呢?就是这群人各自的共业现前。所以,每当我到了一个好的环境时,自然而然会想到:"这些人以前肯定造过十善业,如是快乐值得随喜!"而看到一些不好的环境时,不由自主会觉得:"这是当地人所造的恶业成熟的果报。"这一点,应当这样来理解。

**邪淫:** 邪淫的人所居之处,是臭气熏天的粪坑、 污秽不堪的淤泥等令人恶心的地方。

现在一些繁华城市的附近,常有许多民工住在特别不卫生的环境中,这即是他们昔日邪淫的果报现前。甚至在同一个地方,有些人居住的环境十分舒服,而有些人却偏偏住在厕所旁边,房子里也非常不洁净,这肯定都跟前世业力有一定关系。

妄语:口说妄语的话,会转生到财富动摇不定的环境中。就像有些人,今天在这里打工,明天在那里打工,整个生活很不稳定,没有丝毫保障性。而且他自己也没有安全感,心里经常慌慌张张,总遇到令人心惊肉跳的违缘。

**离间语:**造了离间语的恶业,会转生于悬崖陡壁、 深渊狭谷等难以行走的地方。

有时我去藏地某些地方,看见下面是河水,上面是悬崖,中间只有一条路,行车和走路都很困难。居

住在那里的人,往上只看得到天空,往下只看得到河水,除此之外什么都没有,平时提水好像也很危险,但他们自己却不觉得,认为一辈子活在这里还可以。

**恶语:** 口出恶语的人,会转生在乱石堆积、荆棘丛生等使人心神不宁的地方。

拉萨那一带,有些地方就是这样。虽说布达拉宫、桑耶等圣地非常令人向往,但在阿里、萨迦附近,好多山都光秃秃的,寸草不生,不像其他地方森林茂密,绿化得特别好。所以到了那里以后,经常会想起这些业果。

**绮语:** 以绮语恶业所感,将来转生的地方,尽管辛勤务农,辛辛苦苦干了很久,可是到头来却颗粒不收,季节反复无常且动荡不安。

那天我还碰到一个农民,问他当地的收成怎么样。他说:"我们很辛苦,一年中付出得特别特别多,但秋天庄稼收完之后,一家人只能维持基本生活,粮食刚刚够吃而已,想卖一点都没办法……"

在座的居士、出家人,可能没当过牧民和农民, 对此不一定有感觉。但你如果真对他们的生活、季节、 居住之地、每天干的活去详细了解,就会深深体会到: 众生业力的确不同。尽管每个人的智慧、能力也有差 别,但他们所转生的地方还是有很大影响,而这一切, 则是源于自己前世的业力。

所以,大家千万不能特别放逸,一定要对善法有信心。作为有头脑的人,不会对自己一点都不关心。如果你真的关心自己,就不能随随便便造恶业,否则,以后生生世世转生于不如意的地方,到时候想后悔也

来不及了。

**贪心:**以贪心感得,将来的生处庄稼荒芜、地时恶劣的痛苦层出不穷。就像非洲有些地方,好多孩子连穿的衣服都没有,地里庄稼也不生长,种种疾病、战争此起彼伏。

**害心**: 以害心所感,会转生到多灾多难的地方。像阿富汗、伊朗、伊拉克,我们通过不同的媒体和新闻也知道,那里要么出现饥荒,要么发动战争,这些天灾人祸并不是一两次,而是每年都不断地频频发生。

**邪见:** 邪见特别严重的人,会转生于物资鲜少、 无依无靠、孤苦伶仃的地方。

有些偏僻地方,水果也没有,蔬菜也没有,交通也不方便,水资源、矿产资源非常贫乏,荆棘、毒药等对人身不利的因缘却多之又多,生存条件极其恶劣。这些地方的人看见一个水果,就好像遇到了如意宝般,拼命地挤着抢着——如今可能稍微好一点了,过去有些地方听说很多水果都没有,他们特别羡慕南方人,因为南方的生活资源比较丰富。

以上讲了十不善业的增上果。当然还有许多其他 果报,甚至有人听法时对法义不感兴趣,《大集经》<sup>179</sup> 中说也是造十不善业所致,如云:"造十不善业,少

<sup>179 《</sup>大集经》:六十卷,北凉昙无谶等译。全称《大方等大集经》,乃大集部诸经之汇编,今收于《大正藏》第十三册。系佛陀于成道后第十六年,集十方佛刹诸菩萨及天龙鬼神等,为彼宣说十六大悲、三十二业等甚深法藏;以大乘六波罗蜜法与诸法性空为主要内容,兼含密教说法及陀罗尼与梵天等诸天护法之事。除"空"之思想以外,尚富浓厚之密教色彩。

福无供养, 法味不纯厚, 行法心亦薄。"意思是, 造了十不善业的人没有福报, 得不到任何供养。尤其是 听闻佛法之后, 根本感受不到它的味道, 在行持佛法 的过程中, 心的力量也极其薄弱。

昨前天在考试时,我就想起了这个教证。有些道友背诵的时候,这个论也能背、那个论也能背,而且笔考、讲考都可以参加,讲的时候也不是夸夸其谈,确实是法已融入了自心,完全感受到了佛法的味道。这是什么原因呢?不用问别人,就是自己往昔行持十善的果报。而有些人虽然对此很羡慕,但一会儿生起邪见了,一会儿身体不行了,一会儿心情不好了,然后对这个道友生嗔心、对那个道友生嗔心,这即是前世造过十不善业的缘故。

我原来也讲过吧,差不多在十年前,我去南方某个城市看病,当时有个小护士,天天都板着一张脸,态度极其恶劣。护士长说她不高兴是有原因的,因为某人没给她打电话。但因为别人不给她打电话,她就天天把气撒在我身上,每次给我打针时,使劲地把针扎进去,然后推得特别快,几秒钟就拨出来了,这种行为特别让人难受。现在我一想起她的面孔,还是有点害怕,但也没办法,在她的境界中,整个世界好像都是阴暗的。

所以,一个人的心态对外境会起很大作用。比如你行持十善,心情快乐,环境就会变得优美柔和;但假如你内心十分痛苦,那么即使身处天堂,也会觉得外境很丑陋,这就是一种增上果。

此外, 如今世间天灾人祸频频不断, 也是人们造

十不善业的增上果所致。虽然有些专家认为,现在各种灾难层出不穷,是因为"地球进入了活跃期",但这是不懂佛理的一种论调。实际上这几年来,一会儿是汶川地震、智利地震、海地地震、玉树地震,一会儿是西南五省大旱,一会儿南方发生洪水,一会儿某地出现矿难……这都是什么原因造成的?就是人们天天杀盗淫妄造不善业,以此恶业所感,自然会影响外在的环境。

美国前副总统戈尔,曾就全球的环境问题,写过一本书叫《不愿面对的真相》,以此给他带来了"诺贝尔和平奖"的殊荣。他在书中向人类提出忠告:"全球暖化的问题必须解决,我们不能放任一部分人自私自利、畅所欲为地破坏环境。保护地球、拯救地球,不再是科学或政治上的议题,而是道德的议题、心灵环保的议题。"

他认为人类道德对环境保护有一定关系,但这只说到了一部分,并没有真正地深入。要知道,只有全世界的人行持善法,各种灾难才有办法避免、挽救。但遗憾的是,现在人疯狂般地造十不善业,根本不知行善为何物。所以,当前对人们开展十善教育,制止十不善业,这一点相当重要。

有一次, 我给一些中学、大学的师生开示时, 特别强调了作为知识分子, 要懂得十不善业的危害, 以及造十善业的功德, 否则, 连这个都不懂的话, 根本谈不上是真正善良的人。其实现在许多学校, 若能学

习《十善业道经》<sup>180</sup>,我觉得是很好的。以前有些法师也强调过这部经典,后来我看了一下,发现内容并不是很多,十善的每一个也不是讲得很详细,主要阐述了离十恶而修十善会有哪些功德。这个道理,各个学校、家庭务必要掌握。前不久,我专门给有些学生和老师一个一个考试,问他们什么叫"十善"。不然,你从学校毕业之后,若连十善都说不明白,那想变成对人类有利益的人是不可能的。因此,大家一定要把这些关键问题搞清楚!

## 己四、士用果:

所谓的士用果,《小乘阿毗达磨》和《大乘阿毗达磨》中都讲了,"士"指士夫,"用"指功用,合在一起就是士夫使用工具造作的各类事情,如农夫耕耘而得庄稼,商人经营而获利润,工匠用技艺而成器物。同样,一个人杀生的话,身口意因缘聚合之后,断了众生的命根,成熟了一个果报,这就像陶师做陶器一样,需要一定的功用才能成就,故称为"士用果"。

不过,《前行》对此的解释略有不同。它不仅是 指士夫以功用做这件事,而且还强调不管你造的是善业、恶业,如果没有进行中断,增长率会非常高。就 如同把钱存在银行里,存的时间越长,利息越高一样, 我们造了恶业之后,倘若没以忏悔来尽快对治,那么 随着时间流逝,成熟的果报将与日俱增,痛苦会世世

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> 《十善业道经》: 全一卷,唐代实叉难陀译,收于《大正藏》第十五册。系佛在龙宫为娑伽罗龙王所说,内容为有关十善业之功德。本经为《海龙王经》中十德六度品之抄译,北宋施护所译之《佛为娑伽罗龙王所说大乘经》为其同本异译。

代代辗转蔓延。比如《百业经》中有个居士,他嗔骂僧众像跛子一样坐在法座上,天天由自己进行供养,以此恶业而于五百世中生为跛子。可见,造了一刹那恶业的话,最终的果报不可思议,假如没有忏悔清净,恶业就会越来越增长,依此终将漂泊在茫茫轮回中,永无出期。

这以上介绍完了十不善业。希望在座各位首先一 定要懂得这些道理,然后对照自己进行观察,一个个 与之划清界限。否则,一旦造了这些恶业,就像服毒 后迟早会发作一样,苦果早晚都会成熟。

## 丁二、应行之善业:

总之,了知十不善业的过患后,我们要立下坚定的誓愿,认真受持严禁恶行戒——不杀、不盗、不邪淫、不妄语、不两舌、不绮语、不恶语、不贪、不害、不邪见,杜绝十种不善业。

一般来讲,受持十善戒,不需要在上师或亲教师面前。就拿不杀生而言,只要自己默默立誓"我从今以后永远不再杀生"便可以了,这就是善业。当然,如果你长期守持的能力没有,则可以发愿"我某时某地绝不杀生",或者"我不杀老虎、恐龙、鲸鱼,我不杀国家总统、联合国秘书长……"等。(比如你跟某人关系不太好,就可以当着他的面说:"我发誓不杀你!"一边吵架一边这样发愿。呵呵,他听后或许觉得你想杀他,更生气了。)以前有些上师在藏地开法会时,经常要求那些天天杀生的屠夫,发愿不杀雪山狮子、不杀恐龙,或者如果他没有出国的机会,就发愿不杀美国的众

生,这样的话,如此发愿也是有功德的。

当然,倘若你自己因缘具足,能在上师、善知识,或佛像、佛经、佛塔等面前进行承诺,那它的功德更为显著。藏地很注重这种行为,现在汉地也比较不错,很多人遇到一位上师时,常会在他面前发誓断恶行善。这样的话,一方面这是对上师的恭敬心和法供养,另一方面,通过上师加持以后,有时候力量确实不可思议。

前段时间,我遇到一个戒毒的人,他的毒瘾特别特别厉害,每次发作不吸毒的话,马上就会昏厥在地。后来,他依靠种种因缘到了学院,当下立誓要戒掉毒瘾。如今已过去半年了,他连一刹那想吸毒的心都没有,真正感受到了佛法的加持力。

所以,你们一些不好的行为,比如特别爱杀生、爱说妄语、爱喝酒抽烟,这些最好在上师面前戒掉。原来有个人特别爱喝酒,他去法王面前发愿不杀生时,不慎说成了"我不喝酒"。法王边说好边给他作加持,结果加持完了后,他才发现自己说错了。(众笑)

当然,仅是平平淡淡地想"我不杀生"等,这还不足够,必须要在心里立下坚定的誓愿:"无论怎样,我从此以后绝不造恶业!"如果上师具足,就在上师面前;上师不具足,最好是在佛像、佛经面前,或者到寺院去时默默发誓。藏地有个很好的习惯,比如你要见一位上师、朝拜一座寺院,心里必定会发个愿:"我要念十万遍金刚萨埵心咒。""我要到拉萨去。"……但汉地有些人不是这样,包括个别佛教徒,也是到了布达拉宫后,第一件事就是掏出相机四处拍

照。还有些居士来到学院以后,照几张相就回去了, 在殊胜的对境面前,连念十万心咒、戒肉、不点杀, 甚至做一件善事的誓愿也没发,这是相当可惜的。

有一次,我给一些老师和学生作开示。结束之后,他们就在我面前,有些立誓不杀生,有些立誓不妄语……每个人都根据自己的情况发了愿。当然,这些对出家人而言,都已经断除了,没有必要重新发愿。但作为在家人,即使不能全部避免,只要杜绝其中两个,也有很大的功德。为什么呢?因为佛陀说人中所有功德皆因十善而成就,如《华严经》云:"人中所有功德皆因十善而成就,如《华严经》云:"人中随意得受生,乃至顶天禅定乐,独觉声闻佛乘道,皆因十善而成就。"可见,无论是在人中随意投生,时是是一个,对是是一个,对是是一个,对是是一个,对他是一个,对他们,我们看到一个。

退一步说,假如你实在不能永远断除杀业,那也可以发誓在一年或三年中不杀生,或者每年的一月<sup>181</sup>、四月<sup>182</sup>、六月<sup>183</sup>、九月<sup>184</sup>不杀生,或者每个月的初八、初十、十五、二十五、二十九、三十不杀生。

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> 藏历一月为"神变月",是佛陀降伏外道六师、大力显扬佛法的月份。众多佛教经论中都提到过神变月的殊胜功德,在此期间每做一件善事,其功德会增上十万倍。

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> 藏历四月为"萨噶月"(吉祥月),其中四月初八是佛陀出生之日,四月十五 是佛陀成道和涅槃之日。

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> 藏历六月为"转法轮月",其中六月初四是佛陀在鹿野苑为五比丘初转法轮之日。

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> 藏历九月为"天降月",其中九月二十二日是佛陀上天为母说法后重返娑婆世界之日。

这些特殊日子,佛经和论典都说功德特别大,最好能行持善法,受八关斋戒等。或者,如果你不能常常如此,但立誓在一年、一个月、一日内不杀生,也会受益匪浅,具有许多的功德。

最近我在看藏文的《涅槃经》,里面说迦叶曾问佛陀:"既然您早知道善星比丘会生邪见,最终将堕入地狱,为什么还开许他出家呢?"佛陀回答:"如果不开许善星出家,他在家的话,会继承王位,而且力量很强大,必定毁坏佛法,这样堕入恶趣的时间更长。虽然我知道他最后会生邪见,但因为出家种下了善根,他将来必会获得无上佛果。<sup>185</sup>"所以有些人认为:"既然善星比丘最后会生邪见,那还不如不出家好!"这种说法是不对的,哪怕只是受一天出家戒,这个功德也肯定有。所以,我们要懂得短期受戒的利益。

还有,《根本说一切有部毗奈耶·皮革事》中有 则公案说<sup>186</sup>:从前,有个长者子去海中取宝迷了路,

18

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> 汉文的《涅槃经》中也有这一段: 迦叶菩萨白佛言:"世尊,如来具足知诸根力,定知善星当断善根。以何因缘,听其出家?"佛言:"善男子,我于往昔初出家时,吾弟难陀,从弟阿难、调婆达多,子罗睺罗,如是等辈皆悉随我出家修道,我若不听善星出家,其人次当得绍王位,其力自在当坏佛法。以是因缘,我便听其出家修道。善男子,善星比丘若不出家亦断善根,于无量世都无利益,今出家已虽断善根,能受持戒供养恭敬耆旧长宿有德之人,修习初禅乃至四禅,是名善因。如是善因能生善法,善法既生能修习道,既修习道当得阿耨多罗三藐三菩提,是故我听善星出家。"

<sup>186 《</sup>根本说一切有部毗奈耶·皮革事》云:时长者子渐渐前行,日欲暮时,乃见 化天宫处,有一天子,复有四天女,共为欢乐,游戏天宫。其天遥见长者子,告曰:"商主无病,汝有饥渴不?"答言:"甚饥渴耳。"于时天子即令商主洗浴,供 妙饮食,其夜止宿。至天晓已,于日出时,其宫变化,前四天女变为黧狗,捉此 天子,覆面扑着于热铁床上,猛焰星流,食其背肉。复至暮间日欲没时,还复变 为天宫,狗乃变为天女。然长者子,眼亲见已,情切怪异,即告彼天子曰:"汝作何业今生此处?"时天子答曰:"商主,南赡部洲人多难信。"长者子曰:"我今目 验云何不信?"尔时天子说往昔业缘,以颂答曰:"昔时白日损他命。夜则持戒勤

黄昏时来到一座幻化的天宫面前,那里有一个天子,由四名天女围绕而享受安乐。天子见他非常饥渴,就供养他美食,并让他在天宫里沐浴,晚上留宿于此。到了天亮,太阳一出来,这四位天女就变成黑色恶狗,把天子扑倒在燃烧的铁地上撕咬。而到了晚上,太阳一落山,恶狗又变成天女,与天子共同嬉乐。

长者子见后,就问天子:"你往昔造了什么业, 如今转生于此?"

天子回答:"南赡部洲的人疑心较重,我说了,你也不一定相信。"

长者子说:"这是我亲眼所见,又怎么会不相信呢?"

天子就对他讲了一个偈颂:"昔时白日损他命, 夜则持戒勤修行,以此因缘生此中,今受如是善恶 业。"

长者子听后不太明白,问他是什么意思。

天子解释道:"我往昔是一个村落里的屠夫,成 天以杀羊卖肉为生。嘎达亚那尊者劝我不要杀生,但 我不听。于是他就让我承诺晚上不杀生,守持清净戒 律,当时我就答应了。以此因缘,我死后堕入这样的 狐独地狱,白天在炽燃的铁屋里受尽痛苦,而到了晚 上,却身居天宫与四名天女享乐。"

其实,人间也有类似的果报。我就曾遇到一个病

修行。以此因缘生此中。今受如是善恶业。"时长者子闻此颂已,白言:"颂有何义?"天子答曰:"商主,我往昔时在婆索村中,身为屠儿,常以杀羊卖肉,自养育身。时有圣者苾刍,名迦多演那,劝我改悔,勿造斯业,无有尽期。既劝不得,是时圣者,又复劝我,令夜持戒,我即依教。以此业故,今者白日受苦,为夜持戒,夜受如是快乐果报。"

人,她白天身上什么病都没有,特别健康,而一到晚上,就噩梦连连、疼痛无比,一直辗转反侧、叫苦连天。还有一个病人,他上午心情很好,身强体健,而到了下午,就开始身心烦躁,感到特别恐惧。这些人估计也有与此相似的业力。

所以,在这个世间上,若用智慧去详细观察,就会发现不管在外境上还是自身上,都有无数的善恶果报在不断出现。然遗憾的是,现在不懂因果的人,对此根本不相信,总觉得这是偶然发生的。因此,大家懂得这个道理后,将其传授给别人特别重要。佛陀的教育,其实就是佛陀把所证悟的真理,传达给下面这些眷属。同样,我们作为后学者,也应在自己好好修行的同时,尽量把这种精神传给有缘众生。诚如《父子合集经》所言:"莫作非法,修行善行,亦劝他人,勤行众善。"这即是佛教的精神所在。

下面讲十善业到底是什么样的:

所谓的十善业,就是指实际行动中断除十种不善 业,奉行对治恶业的善法。

## 三种身善业:

不杀生——断除杀生,爱护生命,放生吃素。

不偷盗——断不与取,慷慨布施。自己有财物的话,应尽量上供下施,同时不要去炫耀。有些人在供养时,把一千块钱全摊成纸牌一样,然后放在佛堂里或功德箱上,这样其实没有必要。

不邪淫——断除邪淫,守持戒律,身心清净。 四种语善业: 不妄语——断除妄语,说真实语。

不两舌——断离间语, 化解怨恨, 调解不和。

不恶语——断除恶语,说悦耳语、柔和语、调顺 语。

不绮语——禁止乱七八糟的绮语,精进持咒念诵,多说对弘法利生和自己修行有关的话。

我看有些道友背诵很好,这肯定下了不少功夫, 平时应该没有说绮语的时间,否则,不可能把这么多 论典倒背如流。昨天背考《窍诀宝藏论》时,中间稍 微断了一下,过后好几个人都哭了。我问为什么哭, 她们说:"没有背好,耽误您的时间。"其实你们背得 很好!我以前也背诵过,没有考试之前压力很大,考 完以后会睡得特别好,心里也很放松、很快乐。

我们这里很多道友,此次背诵《中论》、《窍诀宝藏论》、《入行论》等论典,肯定花了很长时间。不然,除了极个别人以外,这不是那么容易的。你们既然下了功夫这样背,就定会思维它的法义,如此在一生中,对它的印象会特别深。我在二十年前背过的论典,现在虽不一定能原原本本记得住,但跟没背过的论典完全不同,如今只要稍微再看一下,马上又会浮现在脑海里。所以,闻思修行是我们最快乐的事情。

## 三种意善业:

无贪心——断除贪心,满怀舍心,知足少欲。

无害心——断绝害心,修饶益心、慈心、悲心、 菩提心。

无邪见——弃离邪见,依止空性见、因果观、平 等观等正见。 接下来讲十善业的四种果:

异熟果: 转生在相应的三善趣中。

同行等流果:生生世世喜欢行善,并且善举蒸蒸日上。

感受等流果: 断除杀生, 长寿少病; 不偷盗感得 具足受用, 无有盗敌; 断除邪淫, 夫妻美满, 怨敌鲜 少; 断除妄语, 受到众人称赞爱戴; 断除离间语, 受 到眷属仆人的恭敬; 断除恶语, 恒常听闻悦耳语; 断 除绮语, 语言有威力; 断除贪心, 如愿以偿; 断除害 心, 远离损恼; 断除邪见, 相续生起善妙之见。

增上果:成熟在外境上,与前面十不善业的果报恰恰相反,具足圆满的功德。

其实造善业会一切吉祥,造恶业会一切不吉祥,这不仅仅是佛教所承许,其他宗教也强调这一点。如儒教的《易经》云:"积善之家,必有余庆。积不善之家,必有余殃。"道教的《太上感应篇》也说:"人能行善,上天赐之以福。"所以,行持善法之后,外在环境会非常舒服,护法神、天人和周围的人,都会给你创造许多快乐的因缘;而造下恶业的话,人与非人、包括环境会给你带来诸多不祥。

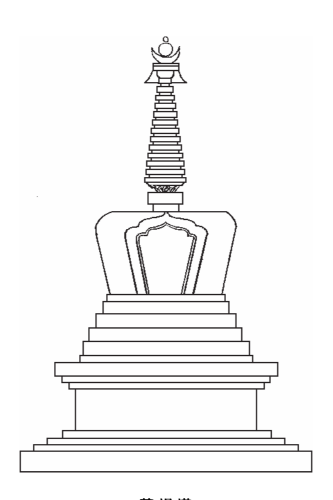
不过,这个道理对好人来讲,稍微开导一下就能接受,但对恶人而言,再怎么样劝诫,他也不一定听。如《正法念处经》云:"善人行善易,恶人行善难。恶人造恶易,善人作恶难。"这个偈颂我很喜欢。真正有善根的人,再怎么劝他犯戒、杀生、造恶业,他也不会做的;但如果是一个恶人,让他喝酒、抽烟、做坏事,只要略加指点就可以了。所以,每个人的因

缘确实不同。

士用果: 所做的任何善业, 都会突飞猛进地增长, 福德接连不断地涌现。

现在有些人,无勤中做什么都很顺利。我就见到一些读书的学生,平时成绩不是很好,但到了考试时特别顺;而有些人平时非常精进,智慧很不错,可是经常家庭也不顺,考试也不顺,什么都不顺,这跟各自的业力也有一定关系。

综上所述,业因果的正见,我们每个人该修的要好好修,该观想的要好好观想。如果善恶因果的见解得以坚固,那你做什么事情、行持什么善法都很容易。相反,倘若这个见解动摇不定,就算得了再高的灌顶、再无上的窍诀,对你恐怕也不一定有长期的利益。所以,大家对取舍因果的理论和实际修持,务必要值得重视!



菩提塔